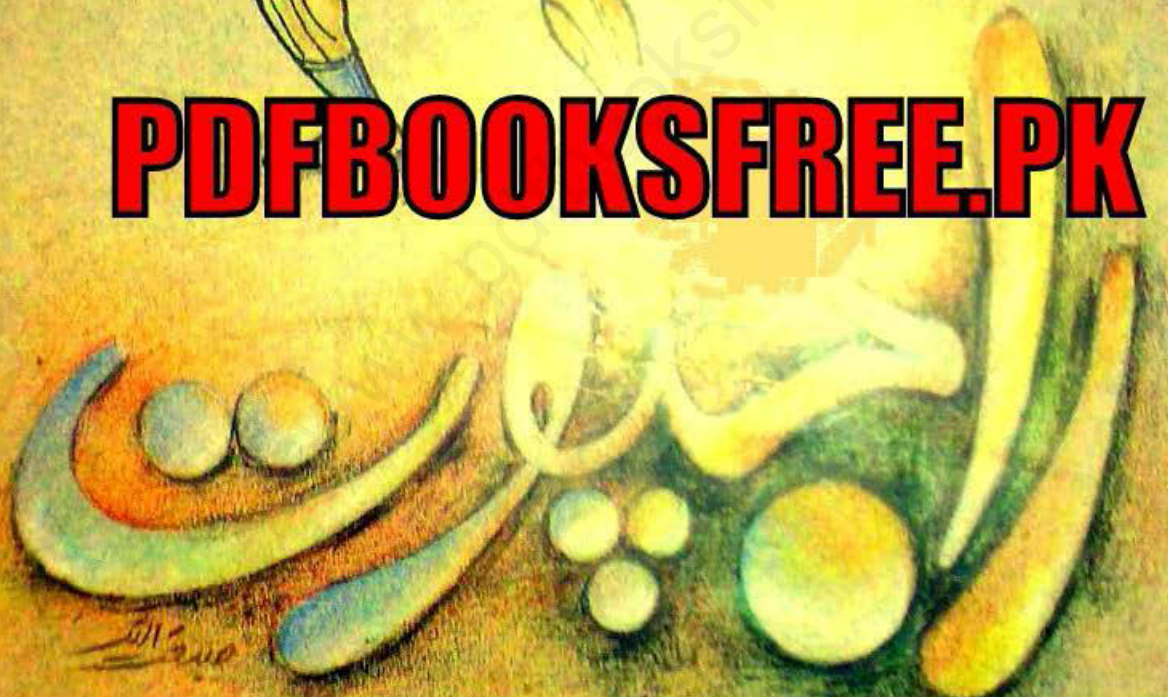




**PDFBOOKSFREE.PK**



(تاریخ کے آئینے میں)

غلام البر مل



**ALLAMA IQBAL LIBRARY  
FAISALABADEH**

Acc. No. \_\_\_\_\_

Class No. \_\_\_\_\_

زیر نظر کتاب میں غلام اکبر ملک نے "راجپوت قوم" کی اصل پر بڑی دلچسپ اور قاتل قدر بحث کی ہے۔ سب سے پہلے انہوں نے فقط راجپوت کے مانند و محلی لسانی جو اولوں کی مدد سے واضح کئے ہیں پھر انہوں نے راجپوت قوم کی ابتدائی تکمیل، ان کے معاشرتی حالات اور معاشرے میں ان کی ابتدائی تکمیلی حیثیت پر بیرون حاصل بحث کی ہے۔ قاتل مصنف نے راجپوتوں کی نسلی حیثیت کو واضح کرنے میں بڑی وقت نظر اور گمرے تحقیقی شعور سے کام لیا ہے۔ انہوں نے "راجپوت قوم" کو نسل کے اعتبار سے تین بڑے گروہوں میں تقسیم کیا ہے۔ اور بڑی شرح و مسالہ کے ساتھ ثابت کیا ہے کہ ہمارے موجودہ چنگاہ میں راجپوتوں کے جس نسلی گروہ کے باقیات راجپوت قوم کی ذیلی شاخوں کی صورت میں آباد ہیں ان کا تعلق اُنہی کل راجپوتوں سے ہے۔ وہ بتاتے ہیں کہ اُنہی کل راجپوتوں کا تعلق قدیم سُکنیں اقوام کے اس نسلی گروہ سے ہے جسے قدیم ہندوستان کے اساطیر میں پانڈو کے نام سے یاد کیا گیا ہے۔ پانڈوؤں کی عکسیکر روای "مسا بھارت" قدیم آریائی کھتری طبقے کو رو سے ہوئی تھی جس میں پانڈوؤں کو بخوبی نصیب ہوئی تھی۔

قاتل مصنف نے دلائل و براہین کی مدد سے یہ ثابت کیا ہے کہ کورو اور پانڈو، نسل کے اعتبار سے دو مختلف اقوام کے پاشندے تھے۔ کورو قدیم آریائی نسل سے تعلق رکھتے تھے جبکہ پانڈو تو رانی الاصل منگول اقوام کے اہباء و اخلاف تھے جنہیں مذہبی اعتبار سے کھتری طبقے میں شامل کر لیا گیا تھا۔ راجپوتوں کی زیادہ معروف شاخوں کا تعلق اسی مورخ الذکر نسلی گروہ سے ہے۔

زیر نظر کتاب اس حوالے سے بجا طور پر راجپوت قوم کے متعلق جدید تحقیق کی آئینہ دار ہے کہ اس میں قاتل مصنف نے بعض جدید نظریات کو پیش کیا ہے۔ انہوں نے راجپوتوں کی ذیلی شاخوں کی تاریخ تجھی بڑی وضاحت و صراحة کے ساتھ رقم کی ہے۔ اس طرح یہ کتاب ہمیں راجپوتوں کی مکمل و مربوط تاریخ فراہم کرتی ہے۔

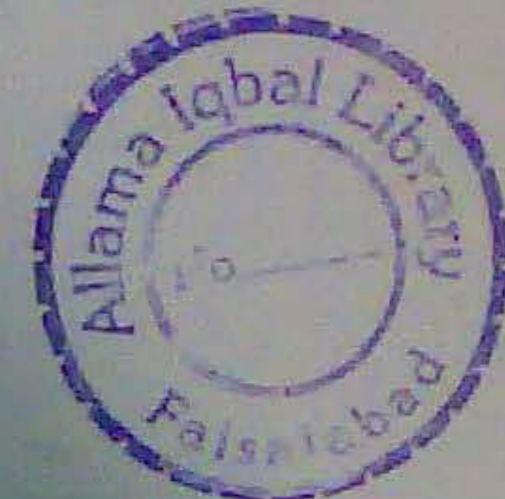
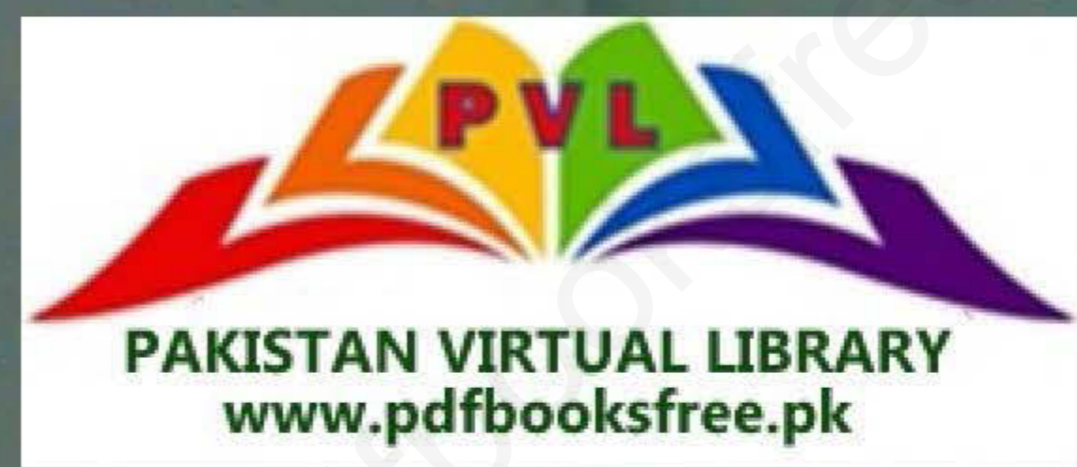
جبیب اللہ صدیقی

سینئر نائب صدر بزم عرفان ادب

جملہ حقوق بحق ادارہ "العقاب ہیلی کیشنر" محفوظ ہے

انساب!

اس غیرت کے ہم  
جو اللہ تعالیٰ نے راجحتوں کی  
سرشت میں رکھی ہے۔  
اس امید کے ساتھ کہ اب  
ملت اسلامیہ کے حق میں استعمال ہوگی۔



نام کتاب : راجحت (تاریخ کے آئینے میں)

مصنف : غلام اکبر ملک

بار اول : نومبر ۲۰۱۱ء

تعداد : پانچ سو

ناشر : رضوان ملک

طبع : العقاب ہیلی کیشنر جیل سٹریٹ ۲۳۱ سرگلر روڈ

ٹروپیک اردو بازار لاہور۔

سروریں : صحیح اللہ صدیقی

طبع : شیر احمد پ ٹریڈ لائبریری

تیسیں : سرمد (ایک سر پاکیس روپے)



بحدائقِ قلم و قلیل بالحقِ کتاب نہیں

# راجپوت

(تاریخ کے آئینے میں)

20 JUN 2007

ALLAMA IQBAL LIBRARY  
FAISALABAD  
از

غلام اکبر ملک

العناب پبلی کریشنر جلیل سٹریٹ ۲۳۱۔ سرگل روڈ نوجوہ کے روڈ ۰۴۷۷

فہرست

ملتوں

۱۵

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

-۱

۱۶

لٰكٰ "مراپوت" کا ملتوں معلوم

-۲

۱۷

قُسْمٌ تِين راجپوت

○

قُسْمٌ تِين راجپوت آرائی کشتری تھے

-۳

۱۸

آریہ — ذات پاٹ کا قائم

○

۱۹

آریاؤں کا ذات پاٹ کا قائم

-۴

۲۰

بریس (بدائی گروپ)

-۵

۲۱

کھڑی یا کشڑی (محلکی گروپ)

-۶

۲۲

ویش (تجاری گروپ)

-۷

۲۳

۱۔ وکیلوں کا تجارت پیشہ و صنعت کارگروپ

-۸

۲۴

۲۔ وکیلوں کا زراعت پیشہ و کسان ملتوں

-۹

۲۵

شور

-۱۰

۲۶

"آریہ" — عملی و معاکس

○

۲۷

لعلہ "آریہ" کے عملی و معاکس

-۱۱

۲۸

آریاؤں کا قدم مسکن

-۱۲

۲۹

آئی کل راجپوت

○

۳۰

آئی کل راجپوت کی اصل پر بحث

-۱۳

۳۱

تبصرہ

-۱۴

| صفحہ نمبر | عنوان                        | نمبر شمار |
|-----------|------------------------------|-----------|
| 87        | راجہ بے چہ                   | -33       |
| 88        | راجہ ربلو                    | -34       |
| 89        | راجہ پورس                    | -35       |
| 90        | راجپوت کی بسلوری             | ○         |
| 91        | راجپوت کی بسلوری کی داستانیں | -36       |
| 92        | چوبان آگی کل                 | ○         |
| 93        | چوبان آگی کل                 | -37       |
| 94        | چوبان راجہ                   | ○         |
| 95        | چوبان راجہ                   | -38       |
| 96        | راجہ رسالیو چوبان            | -39       |
| 97        | راجہ پر تھی راج چوبان        | -40       |
| 98        | چوبان — ذیلی شناس            | ○         |
| 99        | ڈب                           | -41       |
| 100       | ڈو گر                        | -42       |
| 101       | میاں راجپوت                  | -43       |
| 102       | خواکر راجپوت                 | -44       |
| 103       | جوال                         | -45       |
| 104       | مناس                         | -46       |
| 105       | ۱۔ مناس جسرو یہ              |           |
| 106       | ۲۔ برلو راست ملن ہنس کی لوگو |           |
| 107       | ۳۔ خاندان راجہ سگرام درو     |           |

| صفحہ نمبر | عنوان                                  | نمبر شمار |
|-----------|----------------------------------------|-----------|
| 50        | راجپوت کی اصل پر بحث                   | -2        |
| 51        | راجپوت — جدید تقسیم                    | ○         |
| 52        | راجپوت کی جدید تقسیم                   | -34       |
| 53        | آجی کل راجپوت سورج بنسی کملاتے ہیں     | -35       |
| 54        | چدر بنسی — قدم کھڑی راجپوت             | -36       |
| 55        | یادو بنسی راجپوت                       | -37       |
| 56        | قدم کھڑی راجہ                          | ○         |
| 57        | کھڑی راجہوں کی قدم مارخ                | -38       |
| 58        | راجہ بھرت — پلا کھڑی راجہ              | -39       |
| 59        | راجہ کور کھڑی                          | -40       |
| 60        | راجہ چتر برج کھڑی                      | -41       |
| 61        | راجہ پڑا کھڑی                          | -42       |
| 62        | کوروں اور پانڈوں میں اقتدار کی جنگ     | -43       |
| 63        | راجہ کشن کی حکومت                      | -44       |
| 64        | راجہ صراج                              | -45       |
| 65        | راجہ کشہ راج                           | -46       |
| 66        | راجہ میر رائے                          | -47       |
| 67        | راجپوتوں کے سورج بنسی خاندان کی ابتداء | -48       |
| 68        | راجہ صراج                              | -49       |
| 69        | کیدار برائمن لور راجہ شنکل             | -50       |
| 70        | صراج پکھواہر (راجپوت) کی حکومت         | -51       |
| 71        | کیدراج گکھڑ کی حکومت                   | -52       |

| نمبر | عنوان                               | نمبر | نمبر | عنوان | نمبر |
|------|-------------------------------------|------|------|-------|------|
| ۱۰   | راجہ کرشن ران                       | ۶۴   | ۱۰۲  | ۱۰۲   | ۱۰۲  |
| ۱۱   | راجہ اپلی ران                       | ۶۵   | ۱۰۳  | ۱۰۳   | ۱۰۳  |
| ۱۲   | راجہ آوت یا رانی یا ہوار            | ۶۶   | ۱۰۴  | ۱۰۴   | ۱۰۴  |
| ۱۳   | پزار — زلی شانس                     | ○    | ۱۰۵  | ۱۰۵   | ۱۰۵  |
| ۱۴   | سال                                 | ۶۷   | ۱۰۶  | ۱۰۶   | ۱۰۶  |
| ۱۵   | ا۔ دوکت                             |      | ۱۰۷  | ۱۰۷   | ۱۰۷  |
| ۱۶   | ب۔ کولانہ                           |      | ۱۰۸  | ۱۰۸   | ۱۰۸  |
| ۱۷   | ج۔ سرگند                            |      | ۱۰۹  | ۱۰۹   | ۱۰۹  |
| ۱۸   | د۔ ہرائی                            |      | ۱۱۰  | ۱۱۰   | ۱۱۰  |
| ۱۹   | م۔ قرآن                             |      | ۱۱۱  | ۱۱۱   | ۱۱۱  |
| ۲۰   | و۔ مزال                             |      | ۱۱۲  | ۱۱۲   | ۱۱۲  |
| ۲۱   | ز۔ خپال                             |      | ۱۱۳  | ۱۱۳   | ۱۱۳  |
| ۲۲   | ح۔ دادوانہ، کلافت، دوائے اور پیدائش |      | ۱۱۴  | ۱۱۴   | ۱۱۴  |
| ۲۳   | ط۔ لیکھ اور تحریر                   |      | ۱۱۵  | ۱۱۵   | ۱۱۵  |
| ۲۴   | ٹوانے                               | ○    | ۱۱۶  | ۱۱۶   | ۱۱۶  |
| ۲۵   | ٹوانے                               | ○    | ۱۱۷  | ۱۱۷   | ۱۱۷  |
| ۲۶   | راٹھور                              | ○    | ۱۱۸  | ۱۱۸   | ۱۱۸  |
| ۲۷   | راٹھور رائٹھور                      | -۶۹  | ۱۱۹  | ۱۱۹   | ۱۱۹  |
| ۲۸   | راجہ رام رانی                       | -۷۰  | ۱۲۰  | ۱۲۰   | ۱۲۰  |
| ۲۹   | راٹھور                              | -۷۱  | ۱۲۱  | ۱۲۱   | ۱۲۱  |
| ۳۰   | چھوڑ                                | ○    | ۱۲۲  | ۱۲۲   | ۱۲۲  |
| ۳۱   | چھوڑ                                | -۷۲  | ۱۲۳  | ۱۲۳   | ۱۲۳  |

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

پزار آئی کل — رابی

۱۰۲  
۱۰۳  
۱۰۴  
۱۰۵  
۱۰۶  
۱۰۷  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳

| صلوٰ نمبر | عنوان                              | نمبر شمار | صلوٰ نمبر | عنوان                      | نمبر شمار |
|-----------|------------------------------------|-----------|-----------|----------------------------|-----------|
| ۱۱        | سے جودھروں کا لودھی خانہ ان        |           | ۱۷        | ۱۔ راجہ دیر پر راجہ مل     |           |
| ۱۲        | ۲۔ جودھروں کی کمیال شاخ            |           | ۱۸        | ۲۔ راجہ جوہد پر راجہ مل    |           |
| ۱۳        | ۳۔ جودھروں کی تکڑاں شاخ            |           | ۱۹        | ۳۔ رہچپال                  |           |
| ۱۴        | بگڑی                               | ۱۶        | ۲۰        | ۴۔ سشپال                   |           |
| ۱۵        | ڈالما - نون - کامبھول - جوہاد فیرو | ○         | ۲۱        | ۵۔ ہپال                    |           |
| ۱۶        | ڈالما                              | ۱۷        | ۲۲        | ۶۔ بے پال                  |           |
| ۱۷        | نون                                | ۱۸        | ۲۳        | ۷۔ راجہ کلا پر راجہ مل     |           |
| ۱۸        | کامبھول                            | ۱۹        | ۲۴        | ۸۔ راجہ ترلیپی پر راجہ مل  |           |
| ۱۹        | جوہا                               | ۲۰        | ۲۵        | ۹۔ راجہ گھکھا پر راجہ مل   |           |
| ۲۰        | بھوت                               | ۲۱        | ۲۶        | جنوہ قوم کی شاخ کھیاں      | -۷۳       |
| ۲۱        | پھوٹے یا بہتبلہ                    | ۲۲        | ۲۷        | جنوہ قوم کی شاخ سلیں       | -۷۴       |
| ۲۲        | پھوڑے چھاسرو و پھاسرو              | ۲۳        | ۲۸        | جنوہ قوم کی شاخ دٹیں       | -۷۵       |
| ۲۳        | چھلے                               | ۲۴        | ۲۹        | جنوہ قوم کی شاخ دلوال      | -۷۶       |
| ۲۴        | دھکڑے                              | ۲۵        | ۳۰        | کھوال                      | -۷۷       |
| ۲۵        | ڈوگے                               | ۲۶        | ۳۱        | ۱۔                         | -۷۸       |
| ۲۶        | قدم کھتری رائپوت                   | ○         | ۳۲        | بھکرال                     | -۷۹       |
| ۲۷        | ناٹک                               | ۲۷        | ۳۳        | ۲۔ دشی                     | -۸۰       |
| ۲۸        | لون                                | ۲۸        | ۳۴        | ۳۔ جوہمرا                  | ○         |
| ۲۹        | ہولے                               | ۲۹        | ۳۵        | ۴۔ جوہمرا                  | -۸۱       |
| ۳۰        | ککھڑ                               | ۳۰        | ۳۶        | ۵۔ خانہ اولیاء خان         |           |
| ۳۱        | کلیات                              | ○         | ۳۷        | ۶۔ حج خان جوہرا کی اولادیں |           |
| ۳۲        | حوالہ جات                          | ۳۸        | ۳۸        | ۷۔ جودھروں کی کھٹا شاخ     |           |

## بسم اللہ الرحمن الرحیم

کتاب راجپوت آپ کے ہاتھوں میں ہے۔ پاکستان میں آپ کے قوموں اور قبیلوں کی تاریخ لکھنے کا جو بڑہ میں نے اٹھایا ہے یہ اس سلسلے کی تیسرا کوشش ہے۔ اس سے پہلے جاؤں کے علاوہ بھی اور بیت قائل کی تاریخ سنتی شکل میں شائع ہو چکی ہے۔ بنیادی طور پر یہ تاریخ ان راجپوتوں کی ہے جو خصوصاً پنجاب میں آباد ہیں۔ پنجاب کا خطہ زمانہ قدیم سے ہی ہند پر حملہ آور ہونے والی قوموں کی گزرنگہ رہا ہے، لذا اس خطہ میں بننے والی قومیں اور قبیلے اپنے سروں پر کفن پاندھ کر جیتے تھے۔ انہیں ہر لمحہ اور ہر آن مغربی دروں سے وارد ہونے والے حملہ آوروں کے ہاتھوں تباہی ہونے کا خطرہ لاحق رہتا تھا۔ یہی وجہ تھی کہ یہاں بننے والی قومیں بلا کی بدلہ تھیں۔ مرتا اور مارتا گویا ان کاروں کا محصول تھا۔ اور پھر خصوصاً راجپوتوں کا توہہ ہی فریضہ تھی کہ وہ ہر وقت جنگ کے لئے تیار رہیں اور جس وقت بھی مادر وطن کو ان کے خون کی ضرورت پڑے، بلا چون و چرا پیش کروں۔ راجپوت تو گواہی دیتے اسی مرتبے اور مارنے کے لئے ہوتا تھا۔ جانبازی کی جو مثالیں راجپوتوں نے تاریخ کے لوروق میں چھوڑی ہیں، کسی دوسری قوم کی تاریخ میں ان کی نظر نہیں ملتی۔ لکھتے کی صورت میں بھی دشمن کے ہاتھوں قید ہونے پر یہ لوگ موت کو ترجیح دیتے تھے۔ متوجه گئے

کے پیش نظر میدان حرب و ضرب میں نقد جان کا نذرانہ پیش کرنے سے قبل یہ لوگ اپنی آں اولاد اور مال دزد تک کو تکف کر دیتے تھے۔ اور ——— فتح کی صورت میں دشمن کو مساواۓ ان کی راکھ اور خاک دخون میں غلطان لاشوں کے کچھ ہاتھ نہیں آتا تھا۔

یہ کتاب اسی راجپوت قوم کی جراءت و عزیمت کی داستان ہے۔

میں اس کتاب کی تیاری میں گرانقدر معاونت پر جناب جبیب اللہ صدیقی مدیر ہفت روزہ الخطاب کا تھا دل سے منون ہوں۔

۱۹۹۵ نومبر ۲۹

غلام اکبر ملک  
۱۔۵۔ اے فیصل ٹاؤن لاہور

### لفظ "راجپوت" کا مأخذ و مفہوم

لفظ "راجپوت" دو الفاظ یعنی "راج" اور "پوت" کا مرکب ہے۔ "پوت" کا مطلب ظاہر ہے یہاں ہے جبکہ "راج" شکرت لفظ ہے جس کے معنی چکلی یا چکنے والی چیز کے ہیں۔ تاریخ ہند میں سب سے پہلے عوام نے یہ لقب آریائی کشتیوں کو دیا۔ کشتیوں کا پیشہ فوجی تھا اور اپنی علاقائی سرحدوں کی حفاظت کے علاوہ دیگر قوموں پر حملہ کرنا اور حکمرانی کرنا انہیں کے فرائض میں شامل تھا۔ تاریخ فرشتہ کے مطابق قدیم کشتی جب دیگر ہم عصر اقوام پر حملے کرتے اور بے تحاشہ مل نہیں تھے، اور مرصح ہتھیار زیب تن کر لیتے تھے۔ چنانچہ اسی بنا پر لوگوں نے انہیں "راجہ" یا راج کا خطاب دیا۔ جس کا مطلب تھا چکنے والے انسان۔ چنانچہ بعد میں انہیں راجاؤں کی اولادیں راجپوت کہلائیں جس کا مطلب لا محلہ یہی ہوا کہ چکنے والے انسانوں کے بیٹے۔ بعد کے دور میں یہی لفظ راجہ، حکمران کے معنوں میں مستعمل ہوا۔ آج بھی لفظ "راج" ہندی میں بعض اوقات چکنے والا کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ مثلاً عمارات کو چکانے یا ان کی ترمیم و آرائش کرنے والے ماہر تعمیرات (مین) کو ہم آج بھی "راج" انہیں معنوں میں کہتے ہیں۔ ہندی میں "راجت" کا مطلب زینت دیا ہوا یا مزین ہے۔<sup>۱</sup>

"راج" کو انگریزی میں رے (RAY) جبکہ لاطینی زبان میں ریکس (REX) کہتے ہیں۔ اردو زبان میں ہم اسے "روشنی" کہتے ہیں۔ یہ تمام ایک ہی قبیل کے لفاظ ہیں، جن کی اصل "راج" ہے۔ راج سے راجہ یا راجا دراصل ہمارا مقامی لفظ ہے۔ پاک و ہند کی مقامی زبانوں میں عموماً ہر لفظ کے آخری حرف کے آگے آرھا "اف" یا آخری حرف پر زیر لگانے کا رواج عام ہے۔

قدیم ترین راجپوت

## قدمِ تین راجپوت آریائی کھشتیری تھے

پہلے پہل جب آریاؤں نے پنجاب پر تسلط قائم کیا تو وہ لوگ مختلف چھوٹے چھوٹے خاندانوں میں بٹے ہوئے تھے۔ ہر خاندان کا ایک عمر سیدہ بزرگ اس کا رہنمای سمجھا جاتا تھا۔ ہم کہ سکتے ہیں کہ ہر خاندان کے ایک بزرگ رہنمای کو اس خاندان کے اندر راجہ کا درجہ حاصل ہوتا تھا۔ اس کے علاوہ ہر خاندان میں ایک پروہت یا نہیں پیشوا بھی ہوتا تھا۔ جمل راجہ کا کام تکوار کے ذریعے قبلے کی حفاظت کرنا ہوتا تھا وہاں پروہت کا کام دعاوں اور مناجات کے ذریعے دیوتاؤں کو خوش کرنا اور تمام خاندان کی

نہیں رسوم کی اواسلی میں ان کی رہنمائی کرنا ہوتا تھا۔

ابتداء میں جب یہ لوگ پنجاب میں آباد ہوئے تو انہوں نے کوئی محکم حکومت قائم نہیں کی بلکہ ہر خاندان کی گویا اپنی ڈیڑھ ایسٹ کی مسجد الگ تھی۔ ان آریائی خاندانوں نے جو پہلے پہل یہاں بستیاں آباد کی تھیں وہ اپنی تمام ضرورتیں خود پوری کرتی تھیں۔ ہر بستی گویا الگ چھوٹی سی راجدھانی کا درجہ رکھتی تھی جو بیرونی اڑاد تسلط سے آزاد و خود مختار تھی۔ اس دور کے آریائی خاندان ضروریات زندگی کی اشیاء یعنی کھانے پینے کا سامان، لباس اور دیگر اشیائے صرف جانوروں اور شکار سے حاصل کر لیتے تھے۔ اس زمانے میں جانوروں کی تعداد ہی دولت کا معیار ہوتی تھی۔ جس خاندان کے پاس جتنے زیادہ موشی ہوتے تھے وہ اتنا ہی امیر سمجھا جاتا تھا۔ ہر بستی و خاندان میں ہر قسم کے دستکار مثلاً موچی، لوبار، سنار، درزی، جام وغیرہ موجود ہوتے تھے جو قبلے کے کام سرانجام دیتے تھے اور اس ابتدائی دور میں ان لوگوں کو معاشرے میں بڑا اہم مقام حاصل تھا۔ آج کی طرح کی کمین نہیں کملاتے تھے۔ اس دور میں اس خط نہیں پر آبادی کا تناسب بے حد کم تھا اور خدا کی نہیں عام تھی۔ یہاں کے جنگلات، زرعی زمینیں، شکار گاہیں اور چراغاں ان آریائی خاندانوں کی کفالت کے لئے کافی تھیں۔ اس کے بعد آہستہ آہستہ بے شمار خاندانوں میں منتظم و متسر آریائی قبائل کی آبادی بڑھنا شروع ہو گئی۔ جو چھوٹے چھوٹے قبیلے انہوں نے آباد کئے تھے وہ شہروں میں تبدیل ہونے لگے اور چھوٹے چھوٹے خاندان قبیلوں کی صورت اختیار کرنے

وہ زیوں، موجودوں، اور دیگر دستکاروں کا محض ایک خاندان ہی آپڑا ہے اور وہ بھی جگ کی بھینٹ چڑھ جائے تو وہاں کے کمین ان لوگوں سے متعلق اپنی ضروریات کیسے پوری کریں گے؟ گواہی انسی حالات کے پیش نظر ذات پات کے نظام کو یہاں احکام ملے۔ پیشے و راثت کی خلل اختیار کر گئے، بہمن کی اولادیں برہمن ہیں، راجاہوں کی اولادیں راجہ یا راجپوت کھلا میں اور دستکاروں کی اولادیں پشت در پشت دستکار ہی رہیں۔ اور یہ سلسلہ ایک حد تک ہمارے دیکی علاقوں میں آج بھی جاری و ساری ہے۔ گواہی آریاؤں میں صرف کھتری ہی عکری پیشہ اور حکمران گروپ تھا اور، اسی کھتری گروپ کے حکراں کی اولادیں بعد میں راجپوت کھلا میں۔

لگے ان کی غذائی ضروریات بھی اسی تناسب سے ہوتے گیں۔ اب ان آریاؤں میں باہم جگ و جدال اور لوث مار کا رواج شروع ہوا۔ اپنے قبیلے یا خاندان کی کفالت کے لئے یہ لوگ ایک دوسرے پر چڑھ دوڑتے تھے اور طاقتور قبائل کی کفالت کے موئی دغیرہ لوث لاتے تھے۔ یوں رفتہ رفتہ دفاعی ضروریات بھی ہوتی شروع ہو گئیں اور ان لوگوں نے اپنے گاؤں، شری اور قبے دشوار گزار راستوں پر مشتمل پہاڑی علاقوں میں بنا کے شروع کر دیے۔ قلعے بنائے کا رواج بھی غالباً اسی دور میں شروع ہوا۔

یوں لگتا ہے کہ ذات پات کا رواج آریاؤں میں اس خطے میں داخل ہوئے سے پہلے بھی موجود تھا۔ تاہم یہ لوگ صرف تمدن ذاتوں یعنی برہمن، کھتری اور دیش پر مشتمل و منقسم ہوتے تھے۔ چوتھی ذات یعنی شور اسی علاقے میں وجود پذیر ہوئی جو یہاں کے مفتوج سیاہ قام لوگوں پر مشتمل تھی۔

ایندا“ء ان خاندانوں یا قبیلوں کا سربراہ یا راجہ کسی اہم مقام و مرتبہ کا حامل نہیں سمجھا جاتا تھا۔ اس ایک بزرگ ہونے کی بنا پر یا خاندان کا باب ہونے کے ناطے اس کی عزت و تکریم کی جاتی تھی۔ لیکن جب ان لوگوں کے ماہین خانہ جنگلی نے رواج پیدا تو رفتہ رفتہ راجہ کی اہمیت ہوتی گئی۔ حتیٰ کہ راجہ کا عمدہ موروثی بن گیا اور اسکی نسلوں میں پشت در پشت چلنے لگا۔ اب اس خطے میں قدم قدم پر مختلف راجدھانیاں بن گئیں۔ ایک دوسرے کے قریب آپڈا خاندانوں نے مصلحت کے تحت باہم دفاعی معابدہ کر لیا اور اپنا ایک راجہ چن لیا جو بیرونی حملہ کی صورت میں ان کے دفاعی امور کا گمراہ ہوتا تھا۔

اس زمانے میں دستکاروں اور کاشتکاروں کو بے حد اہمیت حاصل تھی لہذا ان لوگوں کے جگ میں حصہ لینے پر پابندی عائد کر دی گئی تاکہ انسانوں کی یہ بخش گران ملے، گمیل نہ ہو۔ اس وجہ سے غالباً آریاؤں کے ذات پات پر مشتمل نظام میں پہنچی آتی گئی۔ جنگجو نوہواؤں کو جہاں دیگر پیشے اختیار کرنے کی اجازت نہ تھی وہاں اہل پیشہ کو جگ کی بھی میں وہ لوگ نہیں جھوکتے تھے۔ اگر ہم یہ کہیں کہ ذات پات کے نظام پر عمل درآمد آریاؤں کی مجبوری تھی تو بے جا ہرگز نہ ہو گا۔ تصور کیجئے کہ ایک ایسے گاؤں میں جہاں لوگوں کی ضروریات زندگی پورا کرنے کے لئے جاموں، لوہاروں،

آریہ—زات پات کا نظام

## آریاؤں کا ذات پات کا نظام

کئی ماہرین کا خیال ہے کہ آریاؤں کو ہند پر قبضہ کر لینے کے بعد ذات پات کا نظام قائم کرنے کا خیال اس وجہ سے آیا کہ کہیں وہ یہاں کے قدیم ہندی الاصل سیاہ فاموں میں مخلوط نہ ہو جائیں۔ چنانچہ اپنی سفید فام نسل کو سیاہ فام نسل کے اختلاط سے بچانے کے لئے انہوں نے ذاتوں کی تقسیم کی اور یہ نظام وضع کیا۔

لیکن ہمارے نزدیک یہ محض ایک مفروضہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ ذات پات کا نظام دنیا کی تقریباً تمام قوموں میں مروج رہا ہے۔ یہ الگ بات کہ کسی قوم میں ذات پات کو صرف مشاخت اور الگ تشخض کا ذریعہ سمجھا گیا اور کسی قوم میں اسے باہمی تقاضہ کا ذریعہ گردانا گیا۔ خصوصاً آریاؤں کا ذات پات کا نظام اس وجہ سے زیادہ مشہور ہوا کہ اسے مذہبی تقدس کا درجہ حاصل تھا۔ ورنہ ہم دیکھتے ہیں کہ ذات پات کا یہی نظام یونان و روم میں بھی مروج رہا ہے۔ ایران میں بھی اسی نظام کے شواہد ملتے ہیں۔ ہمارے نزدیک ذات پات کا نظام ان تمام تر آریائی قبائل میں مروج رہا ہے جملہ مادری نظام حیات کے بر عکس پدری نظام حیات راجح تھا اور اولاد مان کے بجائے باپ کے نام سے پہچانی جاتی تھی۔ ہمارے خیال میں آریا قوم نے ذات پات پر مشتمل نظام محض اپنے آپ کو قدیم سیاہ فام ہندی لوگوں سے مخلوط ہونے سے بچانے کے لئے وضع نہیں کیا تھا بلکہ وہ یہ نظام ایران سے اپنے ساتھ لائے تھے۔ گویا ہند میں وارد ہونے سے پہلے بھی ان میں اس قسم کا نظام راجح تھا۔ وسطیٰ ایران میں کیو مرث کی حکمرانی سے پہلے ایک بادشاہ نے یہ نظام ان میں راجح کیا تھا۔ اس روایت کو سید محمد طیف نے سرجونز کے حوالے سے مندرجہ ذیل الفاظ میں نقل کیا ہے۔

”ایران میں کیو مرث کی حکمرانی سے قبل ایک طاقتور بادشاہت قائم ہو گئی تھی۔ مہابت یا سابلی (شای) خاندان کملاتا تھا۔ اس نے ایرانی بادشاہت کو معراج پر پہنچا دیا تھا۔ ایرانی جو ہوشیگ کے مذہب کا دعویٰ کرتے ہیں اور اسے زرتشت سے ممتاز کرتے ہیں وہ اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ ایران اور پوری دنیا کا پسلا حکمران مہا آپد (ایک

سکرست لفظ) تھا۔ اور اس نے لوگوں کو چار ترتیبوں میں منقسم کیا تھا جو یوں تھیں ۲۔

(۱) مذهبی (۲) عسکری

(۳) تجارتی (۴) غلامی یا چاکری

سید محمد طیف کے مطابق سر ولیم جونز اپنے اس تین کاہل کا بھی اظہار کرتے ہیں کہ کو مرث کی حکومت سے قبل ہے پارسی پہلا انسان خیال کرتے ہیں، ایران میں برہمنوں (ہندی آریائی برہمن) کا مذہب پہلی چکا تھا۔ ہندی آریائی قوم کی اصل ایران سے بلاشبہ ہو سکتی ہے۔ اس بات کی شاداد قدیم پارسیوں کے ان ناموں سے بھی ملتی ہے جو سکرست زبان میں ہیں۔ فارسی کی مشور قدم مذهبی کتاب اوستا اور آریاؤں کی زبان سکرست میں بھی بے حد گھری مہماں پائی جاتی ہے جو اس امر کی دلیل ہے کہ آریاؤں کا تعلق نہ صرف سر زمین ایران سے رہا ہے بلکہ وہ ہند پر حملہ سے قبل کئی صدیوں تک وہاں آباد رہے ہیں۔ اس ضمن میں تاریخ تمدن ہند کے مصنف محمد طیب لکھتے ہیں کہ

”قدم ایرانیوں اور ہندوستانی آریاؤں کا نسبی اور مذهبی تعلق ثابت ہے اور اس کے علاوہ ہندوستان کی ایران سے تجارت بھی ہوا کرتی تھی۔ ہمیں چھوٹی چھوٹی باتوں میں ایرانی اثرات تلاش کرنے کی بجائے اس بڑی بات کو پوری اہمیت دینا چاہئے کہ هخامنشیوں نے ایک عظیم الشان سلطنت قائم کی تھی اور اس کی شریت ہندوستان میں ضرور ہوئی ہوگی۔ ڈاکٹر پیوز کی رائے میں مہابھارت اور وانوں کے عالی شان محلوں اور ان کے دلیں کی طسماتی نقشہ کھینچا گیا ہے وہ ایران اور ایرانی شہنشاہ کے محلوں کا عکس ہے“ ۳۔

اس ضمن میں ایک اثری شاداد بھی ملتی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ ایران میں تخت جمشید کے کھنڈرات سے دریافت شدہ عبارت اور رسم الخط قدم ہندوستانی مخطوطوں اور

خصوصاً فیروز شاہ کی (ولیل کی لائخہ والی) عبارت سے مہماں رکھتے ہیں۔  
چنانچہ یہ یعنی ممکن ہے کہ آریا ہند میں وارد ہونے سے قبل ذات پات کا نظام ایران سے اپنے ساتھ لائے ہوں۔ بس کیف ہندوستان میں آریاؤں نے حسب ذیل نظام متعارف کرایا۔ اور لوگوں کو ان چار ذاتوں میں تقسیم کیا۔

### ۱۔ برہمن (مذهبی گروپ)

آریاؤں کے عقیدے کے مطابق برہمن کو پرش یا خدا نے اپنے منہ سے پیدا کیا۔ پرش یا خدا کے منہ سے پیدا ہونے کا مطلب صاف واضح ہے کہ برہمن لوگ گویا ہے جو سکرست زبان میں ہیں۔ فارسی کی مشور قدم مذهبی کتاب اوستا اور آریاؤں کی خدا کی زبان ہیں۔ اور ان کی زبان سے نکلا ہوا ہر لفظ باقی تمام انسانوں کے لئے حکم کا درجہ رکھتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں برہمن خود نہیں بولتا بلکہ اس کی زبان سے خدا انسانوں سے خود ہمکلام ہوتا ہے۔ اس مذهبی فلسفہ کے پیش نظر برہمن کے لئے ویدوں کی تعلیم کا جانتا لازمی قرار دیا گیا تھا۔ دوسری تمام ذاتوں پر برہمنوں کو بہت بڑا تفویق و تقدس حاصل تھا۔ یہ لوگ گویا انسان نہ تھے بلکہ دیوتا تھے، جیسا کہ منو لکھتے ہیں کہ ۹۔

(۱) برہمن کی پیدائش گویا شاستر کا جنم لیتا ہے۔ اس کا کام شاستر کی حفاظت کرنا اور (دنیا میں) شاستر پھیلانا ہے۔

(۲) برہمن، برہما کی نسلی ہے۔ جب کوئی برہمن پیدا ہوتا ہے تو وہ دنیا کی اعلیٰ ترین مخلوق ہوتا ہے۔

(۳) برہمن کو اگر ضرورت ہو تو وہ اپنے غلام شودر کے مل پر زبردستی قابل ہو سکتا ہے اور یہ اس کے لئے گناہ نہیں ہے۔

(۴) جس برہمن کو وید یاد ہو وہ بالکل گناہ سے پاک ہے اگرچہ وہ تینوں جہانوں کا ستیا ناس کرے۔

(۵) بادشاہ کو کسی سخت ضرورت درپیش کیوں نہ ہو چاہے وہ مرتا بھی ہو، اسے برہمنوں سے محصول نہیں لیتا چاہے اور نہ ہی اپنے ملک کے کسی برہمن کو بھوک سے مرنے دینا چاہئے۔

و روحلی راہشا گوا سفید لباس نسبت ہن کرتے تھے۔ ہندو دھرم لے برہمن پر مدد بخی  
ذل تین فرانسیں ہائد کئے ہیں ہے۔

نمبر ۱ بیدول (بیدول) کے علم خود حاصل کنالوں دوسروں  
کو پڑھاتا۔

نمبر ۲ خود بجک (دیو تنوں کے لئے نظر و بخش کی قربانی)  
کنالوں دوسروں کو بجک پر آنکھ کرنا۔

نمبر ۳ خود خیرات دنا اور دوسروں سے خیرات دھول کنالا  
انس خیرات دینے پر آنکھ کرنا۔

برہمن ذات میں خاصتاً آریہ لوگ شامل تھے اور بیان کی حقیقی با بعد کی حملہ تواریخ قوم  
میں سے کوئی قوم بھی برہمن ذات میں شامل نہیں کی جبکہ جمی گویا برہمن خاصتاً آریہ  
قوم سے تھے۔ جمل کوئی دوسری قوم کا شخص برہمن قوم میں شدید نہیں کر سکتے تھے۔ اس صورت میں  
برہمن بھی کسی دوسری یا غیر آریائی قوم میں شدید بیان نہیں کر سکتے تھے۔ اس صورت میں  
جنوں کا ایک نہایت سخت قانون موجود ہے ہو یہ ہے۔

جنوں برہمن، شور (غیر آریائی) عورت کو ہم بزرگ کرتے ہیں اور  
کے بعد دوسری میں جائے گا اور اگر اس کے کوئی بولادی یا ابتو  
برہمن انیٰ ذات سے خارج ہو جاتا ہے۔

### کھتری یا کشتیری (عُسکری گروپ)

ان الوں پر تھوڑی دیر تری کے لاملا سے برہمن ذات کے بعد دوسرے درجہ کھتری  
ذات کو دیا گیا ہے۔ لیکن برہمن ذات اور کھتری ذات کے درمیان نہیں وہ تنہیں کافی  
رکھا کیا ہے۔ اگرچہ یہ دوں ذاتیں بینی برہمن (نہ برہمن) اور کھتری ہندو دھرم کی دو سے  
ہاتھ لازم و ملزم تھیں لیکن اس کے پہنچوں کے میں درجہ کے اعتبار سے بہت زیادہ  
فوق تھا منو لکھتے ہیں کہ۔

دوں سلسل کی عمر کا برہمن اور سلسل کی عمر کا بھرپور (آخری)

(و) اگر برہمن کوئی ایسا جرم کرے جس کی سزا موت ہو تو  
سزا موت کے بجائے برہمن کا صرف سرموڈا جائے  
گے۔

(ر) پدشہ یا راجہ کو چاہئے کہ کسی بھی صورت میں برہمن  
کو قتل نہ کرے چاہے اس نے کتنا ہی برا جرم کیوں نہ کیا  
ہو۔

(ج) اگر برہمن نے کوئی بہت ہی برا جرم کیا ہو تو راجہ یا  
پدشہ اسے اس کے مل و دولت سمت صرف لک بدر  
کر سکتا ہے۔

حتد کہ پالا احکامات سے اندازہ ہوتا ہے کہ برہمن راجہ اور پرچا دونوں کے لئے گیا  
آسمانی تحد تھے۔ ان کے کسی بھی جرم پر کوئی گرفت نہ ہو سکتی تھی۔ وہ کسی حد تک  
ریاستی قوانین سے بے نیاز و بلا تھے اور انہیں کلن حد تک قانونی تحفظ حاصل تھا۔ راجہ  
یا پدشہ کے لئے یہ بھی لازمی تھا کہ وہ بہمنوں کو پہنچا شیر رکھے اور ریاست کا کوئی بھی  
بڑا بھی برہمن کی مشکورت کے بغیر انجام نہ دے۔ اس لاملا سے برہمن گویا سلطنت کے  
عدم کاموں میں داخل تھے۔ ہر محاذ میں ان کا حکم حرف آخر سمجھا جاتا تھا۔

البیرونی نے اکتب الحند میں سفید رنگ کو برہمن کی علامت قرار دیا ہے ۵۔

سفید پر داشت لباس کو مسلمانوں اور یہودیوں میں بھی ملکوتی نعمت کا درجہ  
حاصل رہا ہے اور ان اقوام کے روحلی پیشووا بھی عمماً سفید لباس پہنچتے تھے۔ علارو  
لزیں دنیا کی تھیں اتمم قوموں میں سفید رنگ کو مسلم اور اہم و آشنا کی علامت سمجھا  
جاتا رہا ہے۔ اگر حدود ان بجک کسی فرق کی چیز سے سفید پر ہم بلند کیا جاتا تھا تو اس کا  
مطلوب لاملا سی سمجھا جاتا تھا کہ وہ فرق مسلم کی وجہ کیش کر رہا ہے۔ بجک کے خاتر کا  
اعلان کر رہا ہے یا اپنی ٹکلت حلیم کر رہا ہے۔ آج بھی ڈاکٹری یا نرنسنگ کے پیش سے  
وابستہ خواتین و حضرات سفید لباس نسبت ہن کرتے ہیں۔ سفید رنگ گویا ایجاد انسانی  
سے اپنے بجک دنیا کی تمام قوموں کے بیچ مسلم کی علامت اور بجک کا احتفل سمجھا جاتا رہا  
ہے۔ دنیا کے تمام دینوں کا قبیلہ بھی یہ بجک انسانیت کی خلاف تھا لذا ان کے دینی

گواہام باب اور جیئے کارڈ رکتے ہیں لیکن ان میں سے باب  
برہمن ہے۔

ذہنی انتشار سے پھری (کھتری) کی مندرجہ زیل ڈیوٹیاں لکائی گئی ہیں:-  
نمبر ۱ حکومت و پادشاہی کے انتظام کے ذریعے اور ہتھیاروں  
کی تربیت حاصل کر کے خلق خدا کی خلافت کرے۔

نمبر ۲ خدا کی راہ میں قربانیاں دے۔

نمبر ۳ خدا کی راہ میں چھلوے چڑھائے۔

نمبر ۴ دیدوں کا علم حاصل کرے۔

نمبر ۵ شوافت نفلانی (کناہوں) سے دور رہے۔

ہندو دھرم کی رو سے پھری کو خدا نے اپنے پانو سے پیدا کیا چنانچہ پھریوں کو فوجی  
مشاغل کے علاوہ کسی دوسرے پیشہ کو اختیار کرنے کی ہرگز اجازت نہ تھی۔ امن کے  
نامہ میں بھی ان کے لئے حکم تھا کہ وہ اپنے آپ کو ہر وقت جگ کے لئے تیار  
رکھیں۔ اور ضرورت پڑتے ہی دشمن پر چڑھ دوڑیں۔ رعایا کی خلافت کرنا ان کے  
فرائض اولین میں شامل تھا۔ ان کے زیر سایہ تیری ذات یعنی دیش سے تعلق رکھنے  
والے لوگ بلا خوف و خطر زراحت و کاشکاری کے کاموں میں مصروف رہتے تھے۔ علی  
ہذا القیاس عکری تربیت پھریوں کا خالصتاً نہ ہی فرض تھا۔ علاوہ ازیں راج پاٹ بھی  
اسی طبقہ کی ذمہ داری تھی۔ رعایا کو اپنے ذہنی قانون کے مطابق انصاف میا کرنا، اسے  
اس کے تمام حقوق دینا اور ذات کے مطابق ان سے فرائض ادا کروانا انہی کی ذمہ داری  
تھی۔ منو شاستر میں پادشاه یا راجہ کو بھی تقویا خدا ہی کا درجہ دیا گیا ہے۔ لکھا ہے

کشت ۱۰

”پادشاه اگر طفل نالبغ بھی ہو تو اسے یہ خیال کر کے کہ یہ بھی  
ایک انکا ہے، حقارت سے نہیں دیکھنا چاہئے۔ پادشاه واقعی  
انکا کی ٹھلل میں خدا ہے۔“

البیرون ۷ کتاب الحند میں سخ رنگ کو کھتریوں کا نشان بتایا ہے ॥ - جو

بچک اور خطرے کی علامت کے طور پر آج کل بھی مستعمل ہے۔ تقویا دنیا کی تمہ  
قوموں میں سخ رنگ کو خطرے کی علامت سمجھا جاتا ہے۔

عکری پیشہ اور جگلی تربیت نے آریاؤں کے اس گردہ یعنی پھریوں کو بلا کا  
بیلور بنا دیا تھا۔ اپنی رعایا کی خلافت، ملکی سرحدوں کی مگرانی اور دشمن کو تخت و  
تارج کرنے کے لئے اپنی جان پر کھیل چانا ان کا معمول تھا اور اس دشمن میں زندگی یا  
موت ان کے نزویک کوئی معنی نہیں رکھتے تھے۔

کھتری ابتداء میں صرف آریہ قوم کے لوگ تھے۔ کسی اور قوم کو اس ذات  
میں تھعا شامل نہیں کیا گیا تھا۔ ہم کہ سکتے ہیں کہ ابتداء میں برہمن اور کھتری دونوں  
ذاتوں میں خالصتاً آریائی نسل کے لوگ شامل ہوا کرتے تھے تاہم بعد میں پہ امر مجبوری  
کھتری ذات میں دیگر اقوام کے لوگ بھی شامل کیے گئے۔ اس موضوع پر ہم آئندہ کسی  
باب میں مفصل بحث کریں گے۔

آریائی کھتری مساوائے پر گری کے کسی اور پیشہ کو اپنی توہین سمجھتے تھے۔ گوا  
افس مساوائے لونے کے کسی اور کام کے کرنے کی اجازت نہیں تھی۔ یہ بھی موجود  
یکسائز پائلی پتھر کے میدان جگ کی تفصیلات بتاتے ہوئے آریائی کھتریوں پر مشتمل  
فوج کا حل قلبند کرتے ہوئے لکھتا ہے:- ۱۲

”اس فوجی پڑاؤ میں چار لاکھ کے لگ بھگ (کھتری) پاہی تھے جو  
اپنا سارا وقت جگلی تعلیم حاصل کرنے، جوا کھیلنے، سوتے اور  
شراب پینے میں صرف کرتے تھے۔ وقا“ فوقا“ (کھتری) پادشاه بھی  
ان کا جائزہ لیتا تھا۔“

یکسائز آریائی کھتریوں کی ریاست داری اور حسن انتظام کی مرید تعریف۔ ان اللہ تعالیٰ میں  
کرتا ہے:- ۱۳

”ان چار لاکھ سپاہیوں میں سے جو ایک جگ پر اکٹھے رہتے تھے  
بھی کسی نے شکایت نہیں کی کہ کسی دوسرے نے اس کی کوئی  
چیزیں ہو۔“

جنگ کی صورت میں طبل جنگ بجھے ہی آنا فاماً ساری فوج جمع ہو جلایا کرتی تھی۔ ان کھتری فوجیوں کو کسی بھی قسم کا سامان جنگ بیشمول گھوڑا، رتحہ یا دیگر عسکری احتصار تلاش نہ کرنے پڑتے تھے بلکہ یہ بادشاہ کے فرائض میں شامل تھا کہ ان کی عسکری ضروریات میا کرے۔ آریائی کھتریوں میں تمام ترمذارانہ اور مردانہ صفات موجود تھیں۔ وہ تکست خورده دشمن پر، عورتوں پر، بچوں پر یا پناہ حاصل کرنے والے دشمن پر بھی دار نہیں کرتے تھے اور جنگ میں یہ رداداری ان لوگوں کی شجاعانہ عقلت کی روشن دلیل ہے۔

### ۳۔ ولیش (تجارتی گروہ)

جو لوگ زراعت پیشہ تھے یا دستکاری، صنعت اور تجارت کے پیشوں سے وابستہ تھے انہیں آریاؤں نے ولیش کا درجہ دیا۔ ولیش ذات میں آریاؤں نے ان لوگوں کو شامل کیا جو آریہ حملہ سے قبل ہند میں رہتے تھے۔ اور جنکا پیشہ زراعت و کاشتکاری اور صنعت و حرفت تھا۔ ان لوگوں کی آریاؤں نے بے حد قدر کی اور ان کے لئے جنگ منوع قرار دے دی گئی تاکہ ملک و قوم کے لئے سونا پیدا کرنے والے یا ملک و قوم کی اقتصادی حالت سنوارنے والے ان لوگوں کو کسی بھی قسم کا جانی نقصان نہ پہنچنے پائے۔ آریائی مذہب کی رو سے ولیش قوم کے لوگوں کو خدا نے اپنی راونوں سے پیدا کیا تاکہ وہ دوسروں کے لئے کھانے پینے (رزق) کا سامان پیدا کریں۔ ولیش کے لئے منوشاستر نے مندرجہ ذیل قوانین وضع کیے اور ان کے فرائض میں شامل کیے۔<sup>۱۴</sup>

نمبر ۱۔ ولیش کو اس نے (خدا نے) یہ حکم دیا کہ دان دے، چڑاوے چڑھائے، تجارت، لین دین اور زراعت کرے۔

نمبر ۲۔ ولیش کو چاہئے کہ زنار بندی اور اپنی ذات میں شادی کرنے کے بعد کاروبار میں مصروف ہو جائے اور موئیش کی نگداشت کرے۔

نمبر ۳۔ اسے چاہئے کہ بیچ بونے کے طریقوں سے واقف ہو، اچھی و بُری زمین کو پہچانے اور اوزان و پیمانوں کو پوری طرح جانے۔

نمبر ۴۔ اسے مزدوروں کے نرخ سے واقف ہونا چاہئے اور مختلف

زبانیں جانی چاہیں اور مختلف قسم کے مال کی حفاظت اور اس کی خرید و فروخت سے واقف ہونا چاہئے۔

نمبر ۵۔ اسے خیال کیا جاتا ہے کہ ولیش طبقہ کے لوگ بھی بہمن اور کھتریوں کی طرح آریہ تھے۔ لیکن ہمارے خیال میں ولیش طبقہ میں آریہ اور غیر آریہ دونوں اقوام شامل تھیں۔ ان دونوں کی تقسیم حسب ذیل تھی۔

### نمبر ۶۔ ولیشوں کا تجارت پیشہ و صنعتکار گروہ

ولیش ذات کے جو لوگ تجارت پیشہ اور صنعتکار تھے ان میں بلاشبہ آریہ قوم کے لوگ بھی شامل ہوں گے۔ آریاؤں کے علاوہ اس ذات میں وہ تورانی الاصل لوگ بھی شامل تھے جو آریائی حملہ سے پہلے یہاں موجود تھے۔ یاد رہے کہ آریاؤں کے حملہ سے پہلے ہند میں دو نسلوں کے لوگ رہتے تھے۔ پہلی نسل سیاہ قاموں کی تھی جو بلاشبہ ہند کی قدیم ترین قوم تھی۔ دوسری نسل زرد قام تورانیوں کی تھی جو دو اڑھائی ہزار سال قبل مسح میں ہند میں وارد ہوئے تھے۔ اگرچہ آریاؤں کے حملہ سے پہلے یہ تورانی الاصل زرد قام لوگ مقامی سیاہ قام باشندوں میں مخلوط ہو چکے تھے تاہم اسکے باوجود تورانی خون کی آمیزش ان میں نمایاں تھی۔

### نمبر ۷۔ ولیشوں کا زراعت پیشہ و کسان طبقہ

ولیشوں کا یہ گروہ خالصتاً تورانی الاصل زرد قام لوگوں پر مشتمل تھا۔ اس میں آریہ گروہ کے لوگ قطعاً شامل نہیں تھے۔ اس لئے کہ ہند پر حملہ کے وقت آریہ زراعت و کھینچی باری سے قطعاً نا آشنا تھے اور صرف مجر

بانی پر ان کی معيشت کا دارودار تھا۔ تورانی الاصل زرد فام لوگ فن زراعت میں ماہر تھے اور زراعت کو بہت زیادہ ترقی دے چکے تھے چنانچہ جب آریاؤں نے ہندوستان کے انسانوں کو چار گروہوں یا ذاتوں میں تقسیم کیا تو اس 'زرد فام' زراعت میں ماہر قوم کو زمرہ ویشان میں شامل کیا ہماری موجودہ جات برادری میں سے کئی قبائل انہی لوگوں کے باقیات ہیں۔

البیرونی نے کتاب الحند میں بیش یا ویش ذات کا رنگ زرد لکھا ہے 15۔ یعنی اس ذات کا امتیازی نشان زرد رنگ تھا جو ظاہر ہے ان کے زرد فام تورانی الاصل یا مغلول ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ ہندو مذہب میں ویش ذات کے مشاغل معتدل درجہ کے تھے۔ تاہم شودروں کی طرح یہ لوگ غلام ہرگز نہیں تھے۔ ان کا اپنا گھر بیار ہوا کرتا تھا اور انکے اپنے خاندانوں کے سردار بھی ہوتے تھے۔ حقوق ملکیت بھی انہیں حاصل تھے۔

### شودر

آریائی یہ ہمنی مذہب کی رو سے شودر کو پرش کے پاؤں سے پیدا کیا گیا۔ اسی وجہ سے شودر ذات کے لوگوں کو بے حد ذیل سمجھا جاتا تھا اور ان کا پیشہ محض غلامی و مزدوری تھا۔ اس ذات کو ہندو مذہب میں انسانیت کا درجہ ہرگز حاصل نہ تھا اور یہ قوم تمام تر انسانی حقوق سے محروم تھی۔ ان کی ذلت و پستی کے احکامات متونے مندرجہ ذیل پیرائے میں وضع کیے ہیں 16۔

**نمبر ۱** شودر کا اعلیٰ ترین فرض ہے کہ وہ مقدس برمتوں کی خدمت کرے اور یہی اس کی گویا تجارت ہے۔  
**نمبر ۲** برمتوں کی خدمت کرنا شودر کے لئے نہایت قابل تعریف ہے اور اس سے زیادہ اسے کسی اور کام میں اجر نہیں مل سکتا۔

**نمبر ۳** شودر کو اگر موقع مل بھی جائے تو اسے روانہ نہیں

ہے کہ وہ مال و دولت جمع کرے، کیونکہ شودر دولت جمع کر کے برمتوں کو دکھاتا ہے۔

**نمبر ۴** اگر شودر کسی دوسری قوم کے فرد پر ہاتھ یا لکھی (ڈنڈا) اٹھائے تو اس کا ہاتھ کاٹ ڈالا جائے اور اگر غصے میں کسی کولات مارے اس کا پیر کاٹ ڈالا جائے۔

**نمبر ۵** اگر شودر کسی دوسری (برتر) قوم کے آدمی کے ساتھ برابر ایک ہی جگہ بیٹھتا ہے تو بادشاہ کو چاہئے کہ اس کے سرین کو داغوا دے اور ملک بدر کر دے یا اس کے سرین کو زخمی کر دے۔

**نمبر ۶** اگر شودر کسی دوسری ذات کا نام بے حرمتی سے لے تو ایک لوہے کی کیل دس انکل لمبی آنگ میں سخ کر کے اس کے منہ میں ڈالی جائے گی۔

شودر کے متعلق منوشرتر کے اس قسم کے وحیانہ قوانین پڑھ کر روح انسانیت کا پاسخ ہے۔ یہ لوگ صدیوں تک آریاؤں کی مشق ستم کا تختہ بنے رہے ہیں۔ اور غالباً کی حالت میں ان کی سینکڑوں نسلیں مرکھ گئیں۔

البیرونی نے شودر ذات کا امتیازی نشان سیاہ رنگ بتایا ہے 17 جو اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ یہ لوگ ہندوستان کے قدم ترین سیاہ فام رہائش تھے جنہیں آریاؤں نے مفتوح کرنے کے بعد کبھی بھی انسان تسلیم نہیں کیا تھا۔ بلکہ حیوانوں سے بھی بدتر سمجھے جاتے تھے۔ نہ ان کی کوئی ذاتی ملکیت ہوتی تھی، نہ اچھے کپڑے پس سکتے تھے۔ نہ پاؤں میں جوتے پس سکتے تھے اور نہ ہی کھتریوں برمتوں اور ویشوں کی مزدوری، تخلی اور تابعداری کے علاوہ کوئی اور کام کر سکتے تھے۔ حتیٰ کہ ان کے جھوپڑے بھی شر سے باہر ہوا کرتے تھے۔

”آریه“ — معلم و معلم

www.pdfbookstreet.pk

## لقط "آریہ" کے معانی و مقامیں

اس بات میں شاید ہی کسی سورخ نے شک و شبہ کا انصار کیا ہو کہ راجپوتوں کا ابتدائی نکس کھڑوں سے ہے۔ اور کھتری لامحالہ قدیم ہندی آریاؤں کی ایک ذات تھی جس کا پیشہ پر گرد کھڑوں یا کھڑروں کا نسلی تعلق یا رشتہ چونکہ عظیم آریہ قوم سے ہے لذا ہم بے سے پہلے لقط "آریہ" پر بحث کریں گے۔

لقط آریہ کے مختلف ماہرین نے مندرجہ ذیل مختلف معانی و مقامیں بتائے ہیں۔

(۱) کئی ماہرین کا کہتا ہے کہ آریہ کا مطلب "عجمی مرتبہ" یا

"عقل احرام" ہے ۱۳۔ آریائی قوم نے جب پہلے چل

ہند پر حملہ کیا اور یہاں کی سیاہ قام اقوام کو انسوں نے زیر

کر لیا تو خود میلہت کے طور پر انسوں نے اپنی قوم کو

بزرگ و برتر کا لقب ریا۔ اس لقب کی ایک وجہ آریاؤں

کی گوری رنگت بھی ہو سکتی ہے۔ ظاہر ہے جب یہ لوگ

خط ہند میں داخل ہوئے تو سرخ و سفید جلد کے مارک

تھے۔ جبکہ یہاں کے قدیم دراوزی ان کے بر عکس سیاہ و

چکنی جلد رکھتے تھے۔ چنانچہ کئی ماہرین کا کہتا ہے کہ اسی

یہاں پر حملہ آور قوم نے اپنے آپ کو آریہ کہلوانا شروع

کیا۔

(ب) کئی ماہرین کا خیال ہے کہ آریہ کا مطلب "حکران"

ہے جب اس قوم نے یہاں کے مقامی پاشندوں کو زیر

کر کے اپسیں اپنا غلام بنا لیا تو اپنے لئے آریہ کا لقط بطور

حکران کے استعمال کیا ۱۴۔

(ج) کئی علماء کا خیال ہے کہ لقط آریہ کا مطلب "ہل

چلانا" ہے اور یہ ہم اس قوم نے اس وقت اختیار کیا جب

ہند میں وارد ہونے کے بعد انسوں نے پیشہ کاشتکاری کو

پہلا 20 -

(ج) کی نہاکتے ہیں کہ لفظ آریہ کی اصل "ایران" ہے جو اس قوم کا وطن ہاول تحد اور ایران کی سطح مرتفع کے پہنچے بھی نہ کمل از تاریخ میں اپنے آپ کو آریاء ایریا یا ایر پاس کرتے تھے 21۔ یونہنوں نے بھی اسی "آریا دری" کہا ہے۔ اس نظرے کو ایرانی زرتشتیوں کی قسم مذہبی کتب "گوسا" سے بھی تقویت ملتی ہے یاد رہے کہ اوس تاکی زبان اور سکرت زبان میں بے حد مماثلت پائی جاتی ہے۔

(د) کی علاما کا کہتا ہے کہ لفظ آریہ ابتداء میں صرف اس قوم کے برہمنوں کے لئے مخصوص تھا جو اپنے آپ کو تم اقوام سے بزرگ و برتر تصور کرتے تھے۔ بزرگ بند میں یہ تصور وسط ایشیا کی تمام اقوام کے لئے مستعمل ہو گیا 22۔

(س) کی ماہرین کا خیال یہ بھی ہے کہ لفظ آریہ کا مطلب "ذات یا برادری دال" ہے۔ جب ہند میں ان لوگوں نے ذات پات پر مشکل نظام قائم کیا تو اس بنا پر انسوں نے اپنے آپ کو آریہ کسلوانا شروع کیا 23۔ ایک موہوم سا نظرے یہ بھی ہے کہ آریہ لوگ ہند میں داخل ہونے سے پہلے "ملوی" میڈی یا میدی کہلاتے تھے 24۔ یہ لوگ اس نملہ میں خراسان اور اس کے نواح میں آپلو تھے۔ چونکہ یہ لوگ اس وقت آتش پرست تھے لذا بخت نصر شہ بہل کے دور میں فلسطین سے جلا وطن ہونے والے اسرائیلیوں نے اس قوم کو "آرین" کا نام دیا تھا یاد رہے کہ "ار" بہل کے نواح میں ایک مشور شرکاہ

تحا جمل کے لوگ ایک روایت کے مطابق آتش پرست تھے گواہ اس خیال کے مطابق اصل لفظ آرین نہیں بلکہ آرین ہے۔ یعنی "ہر" معنی آٹل کے استعمال ہوا ہے لور "ن" نسبت کے لئے جس شرارے یہ نسبت نامہ کی گئی ہے حضرت ابوالاہیمؓ کو اسی شرمیں آٹل کے پروکیا گیا تھا جمل سے وہ خدا تعالیٰ کی رحمت و مرضیاں سے بچ لے تھے 25۔

(ص) ایک رائے کے مطابق آریہ کے معنی ہی اجنبی "نوارو" غیر ملکی یا بیگنے کے ہیں۔ اور یہ ہم انسکی ہند کے عتیقی پاشندوں نے اس وقت دعا جب یہ ہند میں داخل ہوئے 26۔

آریہ کا جو بھی مضموم ہو بزرگ سکرات زبان میں لفظ آریہ "میونچی ذات" شریف اور آزوں کے معنی درست ہے۔ لذات اسی نظرے کو ہم درست ملتے ہیں کہ آریاؤں نے چونکہ یہاں کے عتیقی پاشندوں کو ذیر کر کے انسک اپنا حکم ہالا یا تھا آریاؤں اور یہاں کے سیاہ قام پاشندوں میں رنگت کا بھی فرق تھا لذات انسوں نے یہاں کے عتیقی مفتون پاشندوں پر اپنی بزرگی و برتری کے احکام کے لئے "آریہ" کسلوانا شروع کیا ہو گیا 27۔

### آریاؤں کا قدم مسکن

جس طرح لفظ آریہ کے معنی و مضموم میں علماء کا اختلاف ہے اسی طرح آریاؤں کے قدم مسکن وطن ہاول پر بھی ماہرین الگ الگ نظریات رکھتے ہیں۔ جس میں سے چند ایک مشور نظریات کا ہم ذیلی سطور میں تذکرہ کریں گے۔

تمرا اکثر محتسبن اس بات پر تھا ہیں کہ آریہ یہاں کا گھوارہ دریائے ڈینیر ب کی ولسوی تھی۔ یہاں سے اس نسل کے مختلف قبائل اور اورہ بیانات رہیں گے وہ قبائل جو

کے حاہی آریاؤں کو منگولوں تھاتے ہیں۔<sup>31</sup>

**نمبر ۱** ایک خیال یہ ہے کہ آریاؤں کا وطن دریائے ولگا اور سر دریا کا درمیانی گیا متنالی علاقہ تھا۔<sup>32</sup>

**نمبر ۲** ہم سب سے آخر میں تمکن ہند کے مشہور مصنف ڈاکٹر لی ہن کی رائے نقل کرتے ہیں جو یوں ہے:-  
” غالباً یہ ایران کے قدم باشندے تھے جب یہ ہندوستان میں آئے تو اس وقت یہ ایران چھوڑ کر قرب و جوار کے ملکوں میں آپکے تھے۔ انہوں نے ہندوستان پر مسلسل حملے کئے۔“<sup>33</sup>

ہمارے خیال میں بحیرہ خضر (LASPIAN SEA) اور بحیرہ جش (BLACK SEA) کے درمیانی علاقہ قدم ترین آریائی اقوام کا مسکن تھے۔ اس میں آرمینیا کا علاقہ بھی شامل تھا۔ جبکہ بحیرہ خضر (CASPIAN) کا مشرقی علاقہ (تاشقند؛ تبت و فرغانہ کی سرحدوں تک) مسأگیتائی (خطائی) اور ساکا اقوام کا جنم بھوم تھا اور یہ اقوام زردو قام منگولوں کی اولادیں تھیں۔ بحیرہ خضر اور بحیرہ جش کے درمیانی علاقوں سے ہی اٹھ کر آریائی اقوام وحشت کے نامعلوم دور میں یورپ و ہند کے علاوہ دیرگر کئی ممالک میں پھیل گئی تھیں۔

ہندوستان پہنچ دانیال سے گزر کر ایشیائے کوچک اور شمالی ایران سے ہوتے ہوئے آئے اور ہندوستان کے شمال میں بارہویں صدی قبل مسجد کے لگ بھگ آباد ہوئے۔<sup>27</sup>

**نمبر ۳** ایک خیال اس سے ملتا جلتا یہ ہے کہ آریاؤں کا اصل وطن ترکستان میں دریائے جیہوں کے قریب تھا۔ ان کی دو بڑی قسمیں تھیں ان میں سے ایک تو یورپ میں جا بی اور دوسری ایران کی طرف آئی۔ ایران، پنج اور مغدانیہ وغیرہ میں مدت تک آباد رہنے کے بعد یہ اقوام جنوب کی طرف مڑیں اور کوہ ہندوکش کوپار کر کے ہندوستان میں وارد ہو گئیں۔ اس لحاظ سے گوا یورپی اور ہند آریائی دونوں ایشیائی ہیں اور ایک ہی نسلی ریلیے سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ مفروضہ یورپی اور ہندی زبانوں کی حریت انگریز ممالک کے سبب قائم کیا گیا ہے۔

**نمبر ۴** ایک خیال یہ ہے کہ آریہ قوم شمال مغرب میں ہندوکش کے پہاڑوں میں (جنہیں کاکیشیا کا نام دیا جاتا ہے) مقیم تھی۔ اس نے سب سے پہلے پنجاب کی طرف ہجرت کی اور ہمالیائی دروں کے ذریعے پنجاب میں داخل ہوئی۔<sup>28</sup>

- 29 -

**نمبر ۵** ایک خیال یہ ہے کہ آریہ کیپش (CASPIAN) کے کنارے آباد تھے۔ اور نامعلوم زمانوں میں یورپ و ہند کی طرف گئے۔<sup>30</sup>

**نمبر ۶** ایک کمزور سا نظریہ یہ بھی ہے کہ آریا دراصل زمانہ قدم میں کم و بیش ہزار سال قبل مسجد میں جیہوں سے لے کر بلکا خ کی جھیل کے بیچوں پچ آباد تھے۔ یہ علاقہ بلاشبہ زردو قام منگولوں کا تھا۔ جس کی وجہ سے اس نظریہ

اگر کل راجبوت

www.pdfbookfree.pk

## آنے کل راجپوتوں کی اصل پر بحث

جیسا کہ ہم سابقہ اور اُراق میں وضاحت کر آئے ہیں۔ ابتداً "لفظ راجپوت ان کھتری سوریاؤں اور جنگجوؤں کے لئے مستعمل" و مروج تھا جو اپنی ہم عصر اقوام میں صاحبانِ ثروت سمجھے جاتے تھے۔ آریہ مذہب و سماج میں ذاتِ پات کی تبدیلی ایک ناقابل معلانی جرم سمجھا جاتا تھا۔ کوئی برہمن راجپوت نہیں بن سکتا تھا اور نہ کوئی راجپوت برہمن۔ ذاتِ پات کے اس نظام کو مذہبی تحفظ و تقدس کا درجہ حاصل تھا۔ اور جب تک آریاؤں کی اس خطہ میں بلا شرکت غیرے حکمرانی رہی تب تک یہ نظام من و عن چتا رہا۔ لیکن بعد میں جب مغربی درود کے راستے دیگر اقوام کے قافلے اس ملک میں داخل ہوئے تو ان کے ہاتھوں جماں یہاں کی آریائی اقوام کو زک اٹھاتا پڑی وہاں ان کے ذاتِ پات کے نظام میں بھی چک پیدا ہوتی گئی۔ ظاہر ہے حملہ آور اقوام بھی چکی ذاتوں میں شامل ہونے کو تیار نہ تھیں لہذا ان کی آکشیت کو بھی یہاں کی آریائی اقوام نے پہ امر مجبوری اپنی اعلیٰ ذاتوں میں قبول کر لیا۔

حقیقت یہ ہے کہ اس خطہ میں ذاتِ پات کی تبدیلی زر، زمین اور افرادی قوت کی مرہون منت رہی ہے۔ ظاہر ہے جس قبیلے کے پاس دولت و قوت ہوتی تھی وہ زبردستی اپنا نام یہاں کی اعلیٰ ذاتوں میں درج کروالیتا تھا۔ ہندی ویدوں اور قدیم تاریخی کتب کے مطالعہ سے اس بات کے اشارے بھی ملتے ہیں کہ یہاں کے برہمن غیر قبائل کے لوگوں سے رشوت لے کر بھی انہیں اعلیٰ ذاتوں میں شامل کر لیا کرتے تھے۔ سو یہ کہتا کہ موجودہ راجپوت قبائل خالصتاً آریائی کھتری ہیں، غلط ہے۔ ان میں کئی دیگر اقوام کے لوگ بھی شامل ہو گئے ہیں۔ جماں کئی قبائل رشوت یا قوت کے مل بوتے پر راجپوت و برہمن بن گئے وہاں کئی کو برہمنوں نے مقدس آگ سے گزار کر بھی راجپوت بنایا۔ ہندی مذہب کی رو سے آگ کو مقدس سمجھا جاتا تھا اور جو شخص آگ میں سے گزر جاتا تھا وہ پاک ہو جاتا تھا۔ خصوصاً راجپوتوں کی چار ابتدائی ذاتوں بھی چوہان، پرہار یا پرسار، سولنگی اور پرمار کے متعلق تو وثوق سے کہا جاسکتا ہے کہ یہ لوگ کھتری راجپوتوں کی نسل سے نہیں تھے۔ ائمیں بعد میں آگ سے گزار کر پاک کیا گیا

اس کے ایک ہاتھ میں تکوار تھی، دوسرے میں وید تھے اور تیسre میں جینو تھا۔ جس وقت یہ نوجوان آگ سے برآمد ہوا اس وقت دیوتا پانی کے چلو پر دعا پڑھ رہے تھے لہذا اس چلو کی مہابت سے اسے چلو کیا کا نام دیا گیا۔ موجودہ چلو کیا یا سوتھی نسل کے راجپوت اسی کی اولادیں ہیں۔ اس نوجوان کو حکومت کے لئے اشوازہ و پن کا علاقہ دیا گیا۔ اس کے بعد دیوتاؤں نے ایک اور صورت پر گنج کا پانی چھڑک کر اور اسے آگ میں ڈال کر دعا مانگی تو ایک اور جوان آگ میں سے تیر کمان پکڑے نکلا۔ جس وقت اس جوان نے راجھیوں کو دیکھا تو اس کے پاؤں لڑکھڑائے لگے۔ جس کی بناء پر اسے پہار کا لقب ملا اور حکومت کے لئے اسے صحرائی آبادیوں کا راجہ بنایا گیا۔ موجودہ تمام پہاریاں یا پہار نسل کے راجپوت قبائل اسی کے ابناو اخلاف ہیں۔ اس کے بعد کشن جی نے ایک اور چتر بھوی صورت بنا کر قربان گھو کی آگ میں ڈالی۔ آگ کے شعلوں سے ایک اور بہادر نکلا جس کے ہاتھوں میں چار ہتھیار تھے جن کی نسبت سے اسے چوبیں کا خذاب ملا۔ موجودہ چوبیں نسل کے راجپوت قبائل اسی کی اولاد کملاتے ہیں۔"

### تبصرہ

اگنی کل راجپوتوں کی پیدائش و اصل کے متعلق یہ ہندی قصہ ہمیں صرف ہمارہ ہے کہ متذکرہ بالا چاروں اقوام آریائی کھتریوں کی نسل سے تعلق نہیں رکھتی تھیں۔ ورنہ انہیں آگ میں سے گزار کر پوتے بنانے کی کیا ضرورت تھی؟ انہیں آتشیں حسل و مداعی اسی لئے گیا تھا مگر انہیں کھتریوں کی ذات میں شامل کرنے کا نہ ہی جواز پیدا کیا جاسکے ایک اور حقیقت جو اس قصہ سے واضح ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ زندگی ماضی میں برہمن ذات کے لوگوں نے اپنی مقدس ذات اور عوام کی بے تحکم تیموری سے قاترہ اٹھا کر

اور اگنی کل کا درجہ دیا گیا۔ اس قصہ کو ہم کرتل ٹاؤ کی تحریر کردہ مشہور کتاب تاریخ راجستان سے لے کر پیش کرتے ہیں جو یوں ہے:- 34

"جب راجپوتوں کے قلم و شدود پر پرس رام کو غصہ آگیا تو اس نے متعدد دفعہ اس سرزین سے کھتری راجپوتوں کا نام و نشان مٹایا۔ انہوں نے (راجپوتوں نے) اپنے آپ کو بھاٹ مشہور کیا عورتوں کے لباس میں پرده نہیں ہو گئے۔ اس زمانہ میں ہر جگہ برہمن کی حکومت قائم ہو گئی اور ہر طرف انہیں کا دور دورہ تھا۔ برہمنوں کی طاقت اور اقتدار کے باوجود راجہ میش، سر ارجمن نے پرس رام کے باپ کو قتل کر دیا۔ برہمنوں کا قدیمی ہتھیار دعا یا بدعا تھا لیکن اس ہتھیار سے کام نہ نکل سکا۔ سارے ملک میں بے دینی پھیل گئی مذہبی کتابیں پاؤں تلے رومندی گئیں۔ بے دینوں کا زور ہوا۔ سری رام چندر کے پیشوائے تجویز پیش کی کہ چھتری (کھتری) پھر پیدا کئے جائیں۔ انہوں نے اس ضمن میں کوہ آبو کی چوٹی پر قربانی کرنے کی مخالفی۔ اس چوٹی کو نقدس کا درجہ حاصل تھا۔ چنانچہ کوہ آبو پر قربانی کی غرض سے مقدس آگ روشن کی گئی اور کھتری کی از سر نو پیدائش کے لئے دعا کا سلسلہ شروع ہوا۔ ریگ شر اندر، برہما، رور، وشنو، اور دیگر تمام دیوتاؤں کوہ آبو پر پہنچ گئے۔ آتش کدہ کو (قربانی کی جگہ کو) گنج کے پاک پانی سے دھویا گیا اور حسب دستور اس میں خوشبو ڈالی گئی۔ پانی منظر وغیرہ پڑھنے کے بعد اندر جی نے قربانی کا آغاز کیا۔ کرشن کی مجسم شکل پر پانی چھڑک کر اسے آتش کدہ میں ڈال کر منظر پڑھا گیا۔ اس کی تاثیر سے ایک انسان پیدا ہوا اس کے ہاتھوں میں نیزہ اور زبان پر مار کا نعرہ تھا۔ اس لئے اس کلام پرمار رکھا گیا۔ اسے آبو اور اوہیں کا علاقہ دیا گیا۔ برہما جی نے ایک اور بت آتش کدہ میں ڈالا۔ جس سے ایک اور بہادر نوجوان آگ میں سے نکلا

کھتری راجپوت کے ریاستی معاملات میں بھی دست درازی شروع کر دی تھی۔ ظاہر پر حکومت و پس پر گری کھتری راجپوتوں کا نہ ہی فریضہ تھا، وہ اس سے کس طرح کنارہ کش ہو سکتے تھے۔ چنانچہ انہوں نے بھی بہمنوں کی نہ ہی اہمیت کو نظر انداز کرنا شروع کر دیا اور انہیں سلطنت کے معاملات سے دور رکھنے کے لئے کوشش رہنے لگے۔ بہمنوں نے اپنی اہمیت اور نہ ہی حیثیت کو خطرے میں دیکھ کر کسی دوسری قوم کے لوگوں کو راجپوت یا کھتری ذات میں شامل کر لیا تاکہ وہ نئے راجپوت لوگ ان کے اقتدار کو تحفظ دے سکیں۔ تاہم یوں لگتا ہے کہ ان نے کھتریوں نے بہمنوں اور کھتریوں کے مابین اقتدار کی اسی کلکش کا بھرپور فائدہ اٹھایا اور ملک کے مختلف خطلوں پر خود قابض ہو کر راجہ بن بیٹھے۔ ان چار جوانوں کا جو آگ سے پیدا کئے گئے کسی کس قوم سے تعلق تھا؟ اس ضمن میں ہم آئندہ صفحات میں مفصل بحث کریں گے۔ بہر صورت یہ یقینی بات ہے کہ وہ آریائی کھتری ہرگز نہیں تھے۔

## راجپوتوں کی اصل پر بحث

ہم اور اُراق سابقہ میں بتا آئے ہیں کہ چوبان، پرمار، پرمادار اور سولنگی راجپوتوں کا نسلی تعلق قدم آریائی کھتریوں سے ہرگز نہیں ہے۔ قدم کھتری تو تھے ہی پوتروپاک۔ انہیں بعد میں آتشیں عسل دے کر منید پوتربنائے کی بہمنوں کو کیا ضرورت تھی؟ اب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ چاروں راجپوت ذاتی نسلی اعتبار سے آریائی کھتری نہیں ہیں تو پھر کونسی قوم سے ان کا تعلق ہے؟۔ قیاس غالب ہے کہ ان چاروں ذاتوں کا تعلق ساکا یا "سکا" قوم سے تھا۔ یہ قوم دسویں صدی قبل مسح کے دوران ہند میں داخل ہو چکی تھی۔ تکایا ساکا قوم نے سب سے پہلے ٹیکسلا میں اپنی راجدھانی قائم کی تھی اور بعد میں مشرق کی طرف پھیلتے گئے۔ جنل کنگ ہام ٹیکسلا کا لفظ اسی قوم کا سے مانوڑہ بتاتا ہے۔ موصوف کے مطابق اصل لفظ "تکشاسرا" تھا 35۔ ہمارے خیال میں اصل لفظ ٹکا شیلا ہو گا۔ یعنی ٹکا سے مراد ٹکا قوم ہے جبکہ شیلا سے مراد ہے، شیلا یا ڈھیری ہے۔ کوہ ٹمک کی وادیوں میں اب بھی ایسے کئی گاؤں ہیں جو نسبتاً اوپر جگنوں پر یا چھوٹی چھوٹی ڈھلوانی پہاڑیوں پر آباد ہیں ان کے ساتھ بے (معنی شیلا یا

راجپوت۔۔۔ جدید تقسیم

## راجپوتوں کی جدید تقسیم

دور حاضر کے راجپوت تین بڑے گروپوں میں تقسیم ہیں۔ ایک گروپ سورج بنی کھلاتا ہے، دوسرا چدر بنی اور تیسرا یادو بنی یا جادو بنی کھلاتا ہے ان گروپوں کی مزید کئی ذیلی شاخیں ہیں۔ ہم ان تینوں گروپوں پر الگ الگ مختصرًا بحث کریں گے مگر قارئین یہ جان سکیں کہ ان تینوں گروپوں کے مابین کیا ہیں۔ یا کون کون سے عظیم انسانوں سے ان کا تعلق ہے۔

### آگنی کل راجپوت سورج بنی کھلاتے ہیں

پنجاب میں جتنے بھی سورج بنی راجپوت آباد ہیں ان کا نسلی تعلق ساکاؤں کے نسلی ریلے سے ہے جبکہ ساکاؤں زرد قام قوم کے باقیات تھے۔ یہ ساکا قبائل ۵۰۰ سے ۸۵۰ قبل مسیح کے درمیانی عرصہ میں پنجاب میں وارد ہوئے تھے، اور یہ لوگ پانچ بڑے قبائل میں بٹے ہوئے تھے۔ بعد میں انہی قبائل کے وفاقد یا اتحاد کو پانچ پانڈو بھائیوں کا نام دیا گیا۔ انہیں پانچوں قیلیوں کو آریائی برہمنوں نے خسل آتشیں دے کر کھتری قوم میں شامل کر لیا تھا۔ اگرچہ کئی دیگر قویں بھی بعد میں سورج بنیوں میں شامل ہوئی ہوں گی، تاہم اصل سورج بنی وہی قبائل ہیں جن کا تعلق چوہاںوں، سوئیگوں، پرمادوں اور پرمادوں سے ہے۔ ان ساکاؤں کے سورج بنی ہونے کی شہادت اس تاریخی واقعہ یا قصہ سے بھی ملتی ہے جس کے تحت قدم مغلوں کی ملکہ الان قوانی، سورج کی کرنوں سے حملہ ہوئی تھی اور بعد میں اس کی اولادوں نے سورج کی اولاد کملوانا شروع کر دیا تھا۔ اس کا تفصیلی تذکرہ ہم نے اپنی ایک اور کتاب ”پنجاب کے مغل قبائل“ میں کیا ہے۔

### چند رہنی - قدم کھتری راجپوت

چند رہنی راجپوتوں کا نسلی تعلق اگرچہ بلاشبہ قدم آریائی کھتریوں سے ہے تاہم بعد میں اس قوم میں کئی برہمن قبائل (خصوصاً وہ برہمن جو اقتدار پر قابض رہے)

بھی شاہل ہو گے تھے۔ نہ قدم میں کھڑی راجپتوں کے دو گروہ بن گئے تھے ایک  
گروہ ہے تاریخ کوراؤں کے ہم سے یاد کرتی ہے چدر بھی کھلواتا تھا جبکہ دوسرا گروہ  
تھے ہم پانڈوؤں کے ہم سے یاد کرتے ہیں سورج بھی تھا۔ گویا دوسرے لفظوں میں  
کوراؤں اور پانڈوؤں کی جنگ اُنہی دو گروہوں یعنی سورج بھیوں اور چدر بھیوں  
کے ماٹکن لڑی گئی تھی۔

### یادو بھی راجپوت

راجپتوں کا تیرا گروہ یادو بھی یا جادو بھی مشہور ہے۔ ان کا نسلی تعلق کسی  
بھی صورت میں قدم آریائی کھڑیوں یا سالا راجپتوں سے نہیں ہتا۔ حقیقت میں یہ  
لوگ اس سری کرشن جی کی اولاد ہیں جس نے کوراؤں اور پانڈوؤں کی جنگ میں  
پانڈوؤں کا ساتھ دیا تھا۔ اور اس شخص کے فہم و تدریس پانڈوؤں نے جنگ جیتی تھی۔  
سری کرشن جی کو اوتار بھی مانا جاتا ہے اور اس کی مورتی کی پوجا بھی کی جاتی ہے۔  
سری کرشن کون تھے اور ان کا نسلی تعلق کس قوم سے تھا؟ اس بارے میں اگرچہ  
تاریخ نکمل طور پر خاموش ہے لیکن قیاس غالب ہے کہ کرشن جی نسلی اعتبار سے ان  
دراوڑی اقوام کے چشم و چراغ اور حکمران تھے، جو آریائی جملہ سے پہلے اس خطے کی  
حکمران تھیں، اور جنہوں نے ہرپ دموہنیوادیو کی تمنیوں کی بغاویں رکھی تھیں۔  
دراوڑی اقوام قدم ترین تواریں الاصل منگولوں اور قدم ترین سیاہ قام ہندیوں کی ایک  
خلوکا نسل تھی

## قدم کھڑی راجہ

## کھتری راجاؤں کی قدم مارخ

ہم اور اُن سابقہ میں بتا آئے ہیں کہ سب سے پہلے راجہ کا لقب ان کھتری ذات کے آریاؤں کو دیا گیا تھا جن کا پیشہ پس گری تھا اور جو لوٹ مار کر کے بے شمار موسیٰ و دولت جمع کر لیتے تھے اور صاحبانِ ثروت تھے۔ اس لحاظ سے راجپوتوں کی اصل تاریخ کا آغاز آریاؤں کے کھتری فرقہ سے ہوتا ہے۔ اور انہی کھتری راجاؤں کی اولادیں آگے چل کر راجپوت کہلائیں۔ اگرچہ بعد میں راجپوتوں میں کئی دیگر بیرونی حملہ آور اقوام بھی شامل کیلی گئیں تاہم قدم دور کے اصل راجپوت کھتری ہی تھے جن کا مختصرًا تذکرہ ذیل کے اوراق میں کیا جائے گا۔

## راجہ بھرت۔ پہلا کھتری راجہ

کھتری راجاؤں کا پہلا تذکرہ ہمیں کوروں اور پانڈوؤں کے حالات کے ذیل میں ملتا ہے۔ مہابھارت کا یہ قصہ اگرچہ بلاشبہ اساطیری رنگ رکھتا ہے تاہم اس قصہ میں کئی تاریخی نویعت کے واقعات بھی ملتے ہیں۔ مہابھارت کے اس شہرِ آفلاق قصہ میں ہمیں سب سے پہلے جس کھتری راجہ کا نام ملتا ہے وہ راجہ بھرت ہے غالباً لفظ بھارت بھی اسی نام سے ماخوذ ہے۔ قصہ مہابھارت کی اساطیری روایات بتاتی ہیں کہ اسی راجہ بھرت کی اولادیں آگے چل کر دو گروہوں میں تقسیم ہو گئی تھیں۔ ایک گروہ کو آج کی تاریخ کورو اور دوسرے کو پانڈو کے نام سے یاد کرتی ہے۔ گویا ان دونوں گروہوں یعنی کوروؤں اور پانڈوؤں کے مشترکہ جد امجد کا نام راجہ بھرت تھا۔ البتہ ہم اپنا نقطہ نظر دلائیں ویراہین کی روشنی میں پہلے ہی سابقہ اوراق میں واضح کر آئے ہیں جس کے مطابق پانڈو راجپوت اصلًا "اورنسلا" پانچ ساکا قبائل تھے جن میں سے بعض کو بعد میں آگ میں سے گزار کر کھتری بنایا گیا تھا۔ تاہم راجہ بھرت کو ہم پہلا باقاعدہ کھتری راجہ تسلیم کرتے ہیں۔ اس ضمن میں ملاحظہ ہو تاریخ فرشتہ کی ایک تحریر نمبر 37

"ہندوستان کے سورخیں کا بیان ہے کہ "دو اپر یگ" کے نصف

آخر میں ہستاپور میں ایک راجہ تھا جو پیدا کیا تھا جبکہ بھرت تھا۔

61  
راجہ چترینج کے دو بیٹے پیدا ہوئے ہیں کام و حتر آشٹر تھا جو پیدا کیا تھا جبکہ چھوٹے کام راجہ پنڈا تھا۔

### راجہ پنڈا کھتری

راجہ پنڈا کے حقوق جیسا کہ ہم بتا آئے ہیں راجہ چترینج کا چھوٹا بیٹا تھا۔ اگرچہ اس دور کے قوانین کی رو سے اپنے باپ کے بعد فرمروائی کا حق ہے بیٹے کا بنتا تھا۔ تمہم چونکہ چترینج کا بڑا بیٹا وہ حتر آشٹر تھا اور سلطنت کے کاروبار کے لئے کتابیے حد دشوار ہے۔ یہ ناطعوم نمانے کا راجہ تھا۔ غالباً اس دور کا جانشین بنایا گیا۔ اس راجہ پنڈا کی اولادوں میں شامل تھا لذا باپ کے بعد راجہ پنڈا کو اس کا جانشین بنایا گیا۔ اس بعد میں پانچ بیٹوں کے ہم سے شرف حاصل کی۔ راجہ پنڈا کے پانچ بیٹوں کے ہم سے شرف حاصل کی۔

حسب ذیل ہیں ۴۰۔

(۱) جد حشر (۲) میم سین (۳) ارجمن (۴) کل (۵) سہدیو۔

بعض مورخین کی تحریروں سے اندازہ ہوتا ہے کہ راجہ پنڈا کے جن پانچ بیٹوں کا تذکرہ میں پشتیوں تک حکرانی کی تائیں اس دور کے ان میں کیا جاتا ہے وہ کھتری ہرگز نہیں تھے بلکہ اس دور کے سماں حملہ آوروں کے پانچ قبائل تھے جو بعد میں کھتری راجپتوں میں شامل ہو گئے تھے۔ اور یہی بات درست بھی ہے جس پر ہم سابقہ اور اراق میں مفصل بحث کر آئے ہیں۔ بہر صورت ہندوستان کی قدیم تاریخ اور خصوصاً مہابھارت کے قصہ میں کبی درج ہے کہ یہ پانچوں کھتری تھے اور راجہ پنڈا کی اولاد تھے۔ راجہ پنڈا نے یہی پانچ بیٹے چھوڑ کر جب وفات پائی تو حکومت و سلطنت کا سلسلہ پھر سے اس کے ملینا اور ہرے بھلی راجہ و حتر آشٹر کے ہاتھ میں آگیا۔ یہ ملینا کھتری راجہ بے شمار بیٹوں کا باپ تھا۔ راجہ و حتر آشٹر چونکہ ملینا تھا لذا کاروبار سلطنت پر عملہ۔ اس کا بڑا بیٹا دریو مدن ہائی قابض تھا، راجہ و حتر آشٹر کے کم و بیش ۱۰۱ بیٹے ہتھے چلتے ہیں ۴۱۔

### کوروں اور پانڈوؤں میں اقتدار کی جنگ

جب راجہ پنڈا کے انقلاب کے بعد راجہ پاٹ پھر سے راجہ و حتر آشٹر کے پاس آیا تو اس کے بیٹے دریو مدن نے اس خطہ کے پیش نظر کہ یہ راجہ پاٹ پھر سے راجہ

یہی ہستاپور سے مارلو غالباً ولی یا اس کے زواج کا قدم علاقہ ہے۔ راجہ بھرت عالیہ سب سے پہلے یہ راجہ حملہ قائم کی تھی راجہ بھرت کے بعد تاریخ فرشتے کے مطابق اس کی اولادوں نے سات نسلوں تک ہستاپور پر حکرانی کی۔ گویا حکرانی کا سلسلہ بھرت کی اولادوں میں پشت در پشت چلا رہا۔ راجہ بھرت کا دور حکومت معلوم کرنا بے حد دشوار ہے۔ یہ ناطعوم نمانے کا راجہ تھا۔ غالباً اس دور کا جب آریاؤں کو اس سر زمین پر تسلی حاصل کئے تھوڑا یعنی عرصہ گزارا تھا۔

### راجہ کور کھتری

راجہ بھرت کے بعد جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں اسکی اولادوں نے ہستاپور پر سات پشتیوں تک حکرانی کی تائیں اس دور کے ان سات راجلوں کے ہم ہمیں کب تاریخ میں نہیں ملتے۔ البتہ راجہ بھرت کی آٹھویں پشت میں سے کم و بیش اس کے دور سے اٹھائی صدیاں بعد ایک نوجوان پیدا ہوا جس کا نام راجہ کور تھا۔ تاریخ فرشتے کے مطابق ہندوستان کا قدیم شر کو کمیت جسے اب تھانیسر کہا جاتا ہے اسی راجہ کور کے ہم سے آیا ہوا تھا اور اس شر کا غالباً بیلن بھی یہی راجہ تھا ۴۲۔ اس مشہور و عظیم کھتری راجہ کی اولادیں بعد میں کو روکھلائیں۔

### راجہ چترینج کھتری

راجہ کور کے بعد بھی ہستاپور اور اس کے نواحی علاقوں پر کھتری راجلوں کی پشت در پشت حکرانی کا سلسلہ جاری رہا۔ حتیٰ کہ راجہ کور کی چھٹی پشت میں سے کم و بیش دو صدیاں بعد ایک اور راجہ چترینج تھا پیدا ہوا ۴۳۔ چترینج سے قبل جو پانچ کھتری راجہ گزرے ان کے مفصل حالات تاریخ کی کتابوں میں درج نہیں ہیں۔ اس راجہ چترینج کے تعلق بھی صرف یہی لکھا ہے کہ یہ ایک ٹیکم المرتبہ راجہ تھا۔

پڑا کے بیٹوں کے ہاتھ نہ پلا جائے اُنہیں ثقہ کرنے کی فہم لی۔ اور انہیں اپنی راہ سے ہٹانے کے لئے ان کے غلاف ساز شوں کے جہل بچا دیئے۔ جس کے نتیجے میں ان کے مالین خانہ جنگی چھڑ گئی۔ ان خانہ جنگی کے حالات مہماہارت میں اساطیری دیوبالائی صورت میں بیان کئے گئے ہیں تاہم اس جنگ کا نتیجہ یہی لکا کر سلطنت کو دو یا تیس ماہی آدمی سلطنت راجہ پڑا کے پانچ بیٹوں کو دے دی گئی جبکہ یا تی میں دھر آشٹر کے ۱۰۱ بیٹوں کے پرد ہوئی۔

بعد کے دفعہ و روایات سے یوں لگتا ہے کہ پانڈوؤں نے اپنی بملوری و جوانمردی کے مل بوتے پر اپنی سلطنت کو زیادہ وسعت دے دی اور تو اسی علاقے اور انسوں نے بقدر کر لیا۔ جبکہ کوردوؤں یعنی دھر آشٹر کی اولادوں کے پاس صرف وہی علاقہ رہا جو انہیں سلطنت کی تقسیم کے وقت دراثت میں ملا تھا۔ چنانچہ حد کی آگ میں دھر آشٹر کے بیٹے ہر وقت جلتے رہتے تھے اور انہیں پانڈوؤں کی ترقی ایک آنکھ نہ بھاتی تھی۔ بعد کی روایات کے مطابق دریودھن نے نمایت چالاکی و عیاری سے سارہ لوح لیکن بمادر پانڈوؤں کو جواہیلے کی دعوت دی جس میں پانڈو بھائی سلطنت کے علاوہ اپنی مشترکہ بیوی درودپدی کو بھی ہار گئے۔ اس کے نتیجے میں پانڈوؤں کو راج پاٹ کوردوؤں کے حوالے کر کے جلاوطن ہونا پڑا۔ جلاوطنی کا عرصہ گزرنے کے بعد انسوں نے کوردوؤں سے سلطنت کی واپسی کا مطالبہ کیا۔ کوردوؤں نے انہیں سلطنت واپس کرنے سے انکار کر دیا جس کی بناء پر جنگ چھڑ گئی۔ اس جنگ کو ہندوستان کی تاریخ کوردوؤں اور پانڈوؤں کی جنگ کے نام سے یاد کرتی ہے یہ جنگ جو غالباً ہندوستان کی تاریخ کی اہلی بڑی جنگ تھی تھانیر کے قریب کو رکھتی میں لڑی گئی۔ ہمارے خیال میں کورکھیت سے مراد پالی پت کا مشہور میدان ہے جہاں ہندی تاریخ کی علمی ترین جنگیں لڑی گئیں۔ اس جنگ میں فریقین کا بے تحاشہ جانی نقصان ہوا اور ان کے چند گئے پنے آدمی زندہ نہیں۔ تاہم آخری فتح پانڈوؤں کو ہی نصیب ہوئی۔ ۹۲

## راجہ مہاراج

مہاراج نے اپنے باپ کشن کے بعد حکومت سنبھالی اسے بھی ہندوستان کا کامیاب ترین راجہ کہا جاتا ہے خصوصاً اس نے ہند میں زراعت کو بے حد ترقی دی اور کئی نئے شر آباد کے اس راجہ کے والد یعنی راجہ کشن کا وزیر چونگ کے ایک برہمن تھا اس کے دور میں بھی برہمن ذات کے لوگوں کا امور سلطنت میں عمل و فعل جاری رہا۔ بلکہ کئی روایات سے یوں لگتا ہے کہ اس کے دور میں برہمنوں کا حکومت و سلطنت کے امور میں عمل و فعل بے تحاشہ بڑھ گیا تھا۔ اس کے دور میں اس فرقے نے بے حد ترقی کی اور بے شمار عبادات کا ہیں تعمیر ہوئیں۔ عبادات کا ہوں کی آہنی سے برہمنوں کی قوت بے حد بڑھ گئی تھی۔ اس راجہ کو ایران کے مشہور بادشاہ افریدوں کا ہم عصر گردانا جاتا ہے۔ ۹۳

## راجہ کشن کی حکومت

کوردوؤں اور پانڈوؤں کی تاریخی لڑائی کے بعد بھی غالباً ہندوستان کی سلطنت

صهاریق کے بعد اس کا بیٹا راجہ کیشور اج تاج ہند کا مالک ہوا۔ اس راجہ نے بھی اور گرد کے باقی علاقوں پر قبضہ کر کے اپنی حکومت میں شامل کئے اور کمی بڑے زمینداروں کی بغاوتیں اور شورشیں فرو کیں۔ یہ راجہ ایران کے مشور پادشاہ منوچهر کا ہم عصر تھا اور اسے خراج بھی دستا تھا۔ علاقائی شورشوں اور بغاوتوں کو فرو کرنے میں بھی شہزادہ ایران نے اس راجہ کی بے حد مدد کی تھی۔ کہا جاتا ہے کہ اس راجہ نے اپنی سلطنت سری لنکا اور دکن تک وسیع کی تھی 45۔

### راجہ منیر رائے

تاریخ فرشتہ میں صرف یہی لکھا ہے کہ وہ ہندوستان کے سرداروں میں سے ایک تھا۔ تاہم اس دور تک یہاں کی آریائی اقوام میں کمی دیگر اقوام کے خون بھی شامل ہو چکے تھے اور ہندوستان کے کمی علاقوں پر بلاشبہ ساکاؤں یا تکاؤں کی حکومتیں بھی بن چکی تھیں ان ساکاؤں یا تکاؤں کی اصل کے متعلق بھی متعدد آراء پائی جاتی ہیں جن کا تذکرہ ہم نے اپنی ایک دوسری کتاب "پنجاب کے جاؤں کی تاریخ" میں تفصیل کے ساتھ کیا ہے۔ راجہ سورج نے دریائے بنگال سے سرحد دکن تک اپنی سلطنت پر عالی تھی اور نہایت کامیاب حکومت کر کے دنیا سے رخصت ہوا۔ اس راجہ کے دور میں برہمن طبقہ کے لوگوں نے پھر سے پر پزو نکلنے شروع کرئے تھے اور کاروبار حکومت میں دخلیل ہو چکے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ چہار کھنڈ کے کوہستان کے ایک برہمن نے راجہ سورج کا بھی اختلاف ہے کہ منیر رائے کے بزرگ کھتری تھے یا نہیں جیسا کہ ہم اور اس سماں میں بیان کر آئے ہیں۔ اس راجہ کے دور میں چونکہ ایرانی پادشاہ منوچهر کی سلطنت میں کمزوری پیدا ہو گئی تھی لہذا اس نے اپنی خراج ادا کرنا بند کر دیا تھا ایرانی سلطنت میں کمزوری پیدا ہونے کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ ان کا مشور پر سالار سام بن نرمن فوت ہو گیا تھا یہ سام بن نرمن وہی ہے جو رسم ایرانی کا جد امجد تھا۔ تاہم اسی راجہ کے دور میں مشور ایرانی پر سالار اور پسلوان رسم کو ایران کی ہندی سلطنتیں بیشمول پنجاب و سندھ کا گورنر بنادیا گیا۔ رسم نے گورنری سنبھالتے ہی سب سے پہلے منیر رائے پر حملہ کیا۔ منیر رائے رسم کا مقابلہ نہ کر سکا اور شکست فاش سے دوچار ہوا۔ رسم نے اس کی سلطنت پر قبضہ کر کے یہاں کی عنان حکومت منیر رائے کے خاندان کے بجائے کسی اور خاندان کے ایک فرد راجہ سورج کے حوالے کر دی 46۔

### راجہ سورج بنی خاندان کی ابتداء

جب رسم ایرانی نے منیر رائے کی حکومت کو ختم کر کے ایک سورج نامی شخص کو یہاں کا راجہ بنایا تو اس کے ساتھ ہی قدیم کھتری راجاؤں کی حکومت کا طویل دور ختم ہو گیا۔ اگرچہ راجہ سورج کے متعلق یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ اس کا تعلق کس ذات سے تھا تاہم قیاس غالب ہے کہ یہ راجہ کھتری ہرگز نہ تھا۔ راجہ سورج کے متعلق

### کیدار برہمن اور راجہ شنکل

کیدار ہند کی تاریخ میں غالباً پلا راجہ ہے جس کا تعلق برہمن ذات سے تھا یہ شخص ایران کے پادشاہ یکم اور کیکاوس کا ہم صدر ہتھیا جاتا ہے۔ تاہم کیدار برہمن صرف ائمہ سلسلہ ہی حکومت کر سکا۔ اس کے دور میں کوچ بیمار سے ایک بانی شنکل نامی انھا اور کیدار کو لٹکت دے کر راجہ بن بیٹھا۔ اس شنکل نے بھی ہند میں کلیں فتوحات کیں اور اپنی راجدھانی کو خوب وسعت دی۔ اس کا حوصلہ یہ میں لکھ بڑھا کے اس نے طاقت کے نشہ میں چور ہو کر شاہ ایران افراسیاب کو خراج دنایا۔ افراسیاب نے اس کی سرکوبی کے لئے ایک بست بڑی فوج روانہ کی جس میں زیادہ تر تعداد ترکوں کی تھی۔ اس جگ میں اگرچہ شنکل اور اسکی فوج نے بے حد طیاری سے ایرانی لشکر کا مقابلہ کیا۔ اور قریب تھا کہ وہ ائمہ شنکل فاش سے دوچار کرتے یعنی میں وقت پر افراسیاب پذات خود اپنے لشکر کی لکھ لے کر میدان جگ میں پہنچ گیا۔ نتیجہ شنکل اور اس کی فوج کی لٹکت کی صورت میں سامنے آیا۔ تاہم شنکل نے افراسیاب سے معلل مانگ لی اور افراسیاب نے اسے معاف کر کے معزول کر دیا اور اس کی جگہ اس کے بیٹے برهث کو حکومت دے دی۔ راجہ برهث بے حد عبادت گزار شخص تھا وہ بے عرصہ تک حکومت کرتا رہا۔ کم و بیش ۸۱ سال کی عمر میں فوت ہوا تاہم چونکہ برهث بے اولاد فوت ہوا تھا لذا اس کی وفات کے بعد حکومت پر کچھواہہ قوم کے ایک راجپوت مهاراج نامی نے قبضہ کر لیا۔<sup>50</sup>

### مهاراج کچھواہہ (راجپوت) کی حکومت

مهاراج نے بھی اپنی حکومت کو بست وسعت دی اور اس نے تحریک (کجرات) وغیرہ کے علاقے تک زیر نکلیں کرنے لیے راجپوت راجہ ایرانی بادشاہ گشائپ کا ہم صدر ہتھیا کیا ہے۔

### کیدار گکھڑ کی حکومت

کیدار گکھڑ کے متعلق ہماری اپنی رائے یہ ہے کہ یہ شخص موجودہ گکھڑ قوم کا چشم دچانے تھا۔ یہ رائے ہم نے تاریخ فرشت سے مندرجہ ذیل اقتباس کو پیش نظر رکھ کر

### راجہ بے چند

کیدار گکھڑ کے دور میں اس کے خلاف کئی بغاوتیں ہوئیں۔ حق کہ اس کی اپنی قوم (گکھڑ) نے بھی کلیں اور قدھار کے دستی گھومناں اور جنگی عاققوں کی ایک قوم چوبی سے مل کو بغادت کر دی تھی۔ تاہم کیدار گکھڑ اپنے باغیوں سے بچھ دے دیا کر

### کر قائم کی ہے۔<sup>51</sup>

"مہاراج کی وفات کے بعد اس کی وصیت کے مطابق اس کا بھاجنا  
کیدار گکھڑ تخت پر بیٹھا چونکہ اس کے ننانے میں رسم کی موت  
واقع ہو گئی تھی اور کچھ عرصہ سے ہنگاب کا کوئی طاقتور حکمران نہ  
رہا تھا اس لئے کیدار گکھڑ نے جمل کر کے اسے (ہنگاب کی) اپنے  
قبضہ میں لے لیا اور کچھ دنوں شر بھیڑہ (موجودہ ضلع سرگودھا کی  
تفصیل) میں جو ہندوستان کے قدم تین ٹھوپوں میں سے ایک  
ہے قیام کر کے جموں کا قلعہ تعمیر کر دیا اور اپنے ایک رشد دار کو  
جس کا نام واک درگا تھا اور جو لکھوں (گکھڑوں) کی قوم  
سے تعلق رکھتا تھا اور حکمران بننے کا پورا پورا اہل تھا وہیں کا حاکم  
مقرر کیا۔ اس وقت سے اب تک (ستر ہوئیں مددی بھروسی کے  
اوائل تک) یہ قلعہ (جموں) اسی قوم کے قبضے میں ہے۔"

سمجھوئے کر کے اقتدار پر قابض رہا۔ لیکن اس کے مرتے ہی پھر سے بغاوتیں پھوٹ پڑیں اور ان کا فائدہ اٹھاتے ہوئے اس کے پس سالار جے چند نے حکومت پر قبضہ کر لیا 52۔ چند کا دور حکومت بغاوتیں اور افراطی پر مشتمل رہا۔ یہ شخص ایرانی بادشاہ بہمن داراب کا ہم عمر بتایا جاتا ہے۔ یاد رہے کہ یہاں داراب سے مشہور ایرانی بادشاہ دارائے اول مراو ہے۔ راجہ جے چند دارائے اول کا ہمیشہ وفادار رہا اور اسے متواتر خراج ادا کرتا رہا۔ یہ جے چند فوت ہوا تو اس کا بینا کمن تھا اس کی یہود کافی عرصہ تک خود حکمرانی کرتی رہی۔ بالآخر اس کے امراء نے اسے معزول کر دیا۔ اور اس کی جگہ ایک شخص دہلو ہمی کو راجہ بنادیا۔ جے چند کے متعلق معلوم نہیں ہوا کہ اس کا تعلق کس قوم سے تھا؟ ممکن ہے راجپتوں کے موجودہ چندر بنی خاندان کا یہی بانی رہا ہو جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہے۔ ہندوستان کی تاریخ میں جے چند سے پہلے کوئی ایسا راجہ نہیں گزرا جس کے نام کے آخر میں چند کا لفظ لگتا ہو۔ جیسا کہ بعد کے چندر بنی راجاؤں کے نام کیساتھ یہ لفظ بطور لاحق لگایا جاتا تھا۔

### راجہ دہلو

راجہ دہلو کے متعلق بھی یہ معلوم نہیں ہوا کہ کس قوم کا چشم و جراغ تھا؟ تاہم اس نے ہند پر کم عرصہ حکومت کی۔ اس کی زندگی میں ہی کلایوں کے علاقہ کا ایک سردار پورس اٹھا اور قونج پر حملہ کر کے اس نے راجہ دہلو کو گرفتار کر لیا 53۔

### راجہ پورس

یہ وہی مشہور راجہ پورس ہے جس نے سکندر المقدونی کے خلاف دریائے جہلم کے کنارے زبردست جنگ لڑی تھی اور ٹکٹ کھائی تھی۔ راجہ پورس کے بعد ہندوستان میں کوئی ایسا زبردست راجہ نہیں گزرا جس کا ان اور اراق میں تذکرہ کیا جاسکے۔ البتہ یہاں طوائف الملکی کا دور دورہ ہو گیا اور مختلف راجدھانیاں قائم ہو گئیں۔ یہ راجدھانیاں بے حد چھوٹی چھوٹی تھیں اور جو راجہ ان پر قابض تھے ان میں سے خصوصاً راجپوت راجاؤں کا تذکرہ راجپتوں کی ڈیلی شاخوں کے عنوان کے تحت بیان کیا جائے گا۔

## راجپتوں کی بہادری

## راجپوتوں کی بہادری کی داستانیں

تاریخ کے اوراق میں راجپوت سورماوں کی بہادری کی ناقابل یقین داستانیں رقم ہیں۔ یہ قومِ واقعی جاذبازی و شجاعت میں اپنا ہانی نہیں رکھتی تھی۔ خصوصاً مسلم حملہ آوروں کا مقابلہ اس قوم نے جس طرح کیا ہے وہ بس اسی کا خاصہ تھا۔ جب محمد بن قاسم نے پہلے پہل سندھ پر حملہ کیا تھا تو اس وقت دہل کے حکمران برہمن تھے جبکہ رعایا زیادہ تر چانوں پر مشتمل تھی۔ لیکن جب مغربی دروں سے غزنوی اور ان کے بعد غوری حکمران حملہ آور اس خط میں داخل ہوئے تو ان کے یہاں کے راجپوتوں سے بڑے چاندار معرکے ہوئے اگرچہ اسوقت ہندوستان میں طوائف الملوكی کا دور دورہ تھا اور یہاں کوئی ایسی زبردست اور بڑی حکومت نہیں تھی جو کسی بیرونی حملہ آور فوج کا مقابلہ کر سکتی تھیں اس کے باوجود چھوٹی چھوٹی ریاستوں، جاگیروں اور راجپوتوں میں بڑے ہوئے راجپوتوں نے بڑی بے گھری سے ان حملہ آوروں کی راہ روکی اور قدم قدم پر ان کا گلواروں سے استقبال کیا۔ اس عنوان کے تحت ہم محض ان چند مشور لڑائیوں کا تذکرہ کریں گے جن میں راجپوتوں نے مسلم حملہ آوروں کے مقابلے میں اپنی لازوال بہادری کے جوہر دکھائے اور تاریخ کے صفحات پر اپنی جاذبازی کے انت نقوش چھوڑے۔

محمود غزنوی کے والد امیر بکتگین نے ہنگاب کے برہمن شہزاد راجہ بے پال پر حملہ کیا۔ ملک کی سرحد پر دونوں فوجوں کا آمدنا سامنا ہوا اس جنگ میں امیر بکتگین کا شرہ آفاق اور لاائق بیٹا سلطان محمود غزنوی مسلم لشکر کی کمائڈ کر رہا تھا۔ فریقین میں کوئی روز تک مسلسل جنگ جاری رہی۔ راجپوت سورماوں نے بے حد جوانمردی سے سلطان کا مقابلہ کیا تاہم چند دن کی لڑائی کے بعد انہیں اپنی بلکت صاف نظر آئے گی لوہ مسلمانوں کا لشکر ان پر حاوی ہونے لگا تو برہمن راجہ بے پال نے امیر بکتگین سے کچھ ہاتھیوں، زر و جواہر اور تھنے تھائے کے عرض صلح کی درخواست کی۔ سلطان محمود غزنوی کی مخالفت کی بناء پر امیر بکتگین نے یہ درخواست مسترد کر دی تو راجہ بے پال نے ایک اور ایسچی کے ذریعے امیر بکتگین کو حرب زیل پیغام بھیجا۔ (یہ پیغام ہم تاریخ

فرشت سے نقل کر رہے ہیں) ۵۹۔

(۲) اپنے مذہبی عقائد و نظریات کے پرچار کی خاطر اب جہاں تک سلطنت کو وسعت دینے یا مذہبی عقائد کے پرچار کا تعلق ہے تو تاریخ اس بات کی گواہ ہے کہ غزنوی حملہ آوروں کا خالصتاً یہی مقصد و ہدف نہیں ہوتا تھا۔ اس بات کا سب سے بڑا اور واضح ثبوت یہ ہے کہ محمود غزنوی نے یہاں کبھی اپنی سلطنت قائم نہیں کی۔ برعکمال ان کا مقصد لوٹ مار کے علاوہ یہاں سے لوندیاں<sup>۱</sup> باندیاں اور غلام حاصل کرنا بھی ہوتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ راجہ جے پال نے اس مضمون کا خط امیر سہنگیں کو روانہ کیا۔ اسے یہ بتانا مقصود تھا کہ اگر آپ لوٹ مار کرنا چاہتے ہیں تو ہم پرضا و رغبت آپ کو مال و متاع دے رہے ہیں اور اگر آپ اس پر راضی نہیں ہیں تو اس جنگ کے اختام پر آپ کے ہاتھ کچھ بھی نہیں آئے گا۔ یعنی جہاں تک مال و زر کے حصول کا تعلق ہے تو سارے راجپوتوں کو اپنی نگفت یقینی نظر آری ہے سوالی صورت میں وہ اس بات پر تلے بیٹھے ہیں کہ اپنا تمام مال و متاع تکف کر دیں گا۔ اگر ان کی نگفت کی صورت میں دشمن کے ہاتھ کچھ نہ آئے۔ اور اگر آپ کا (امیر سہنگیں کا) مقصد یہاں کی نوجوان عورتوں کا حصول ہے تو وہ بھی کبھی پورا نہیں ہو سکتا۔ اس لئے کہ جب راجپوت سورا یقین کر لیں گے کہ ان کے سامنے مساوائے نگفت کے کوئی اور راستہ باقی نہیں بچا تو وہ اپنی خواتین کو بھی = تنخ کر دیں گے مگر ان کے مرنے کے بعد وہ دشمن کے ہاتھ نہ آسکیں۔ اس کے بعد آپ یہاں کے بہادر جوانوں کو بھی اس وجہ سے اپنا غلام نہیں بنائیں گے کہ وہ اپنی عورتیں اور اپنا مال و زر تکف کر دینے کے بعد سروں پر کفن باندھ کر میدان جنگ میں کو دپڑیں گے اور لڑتے ہوئے اپنی چانس جان آفریں کے سپرد کر دیں گے۔

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ امیر سہنگیں نے راجہ جے پال کے اس خط کو درست جانا اور اس کی رائے کو معقول تصور کرتے ہوئے اس کی پیشکش بتوں کی عمل کر لی۔ اسے معلوم تھا کہ لڑائی کا انجام وہی ہو گا جس کا تذکرہ راجہ جے پال اپنے پیغمبر میں کرچکا ہے۔ اور لڑائی کے بعد اس کے ہاتھ کچھ بھی نہیں آئے گا۔

(۱) راجہ جے پال جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں ایک برہمن راجہ تھا لیکن اس کی رعایا اور خصوصاً فوج زیادہ تر راجپوتوں پر مشتمل تھی۔ جے پال نے اگرچہ امیر سہنگیں اور

"ابھی آپ اہل ہند اور خاص طور پر یہاں کے راجپوتوں کی جمالت اور تعصیب کی حقیقت سے پوری طرح واقف نہیں ہیں۔ اس قوم کی جمالت اور بے فکری اس حد تک پہنچ چکی ہے کہ جب ان پر کوئی مصیبت آتی ہے (اور اس سے چھنکارا حاصل کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں ہوتا) تو یہ آخر کار مجبور ہو کر یہ قدم اٹھاتے ہیں کہ اپنا تمام مال و اسباب اور بیش قیمت اشیاء مایوس ہو کر آگ کی نذر کر دیتے ہیں۔ اور اپنے اس فعل کو اپنی آخرت کی بہبودی تصور کرتے ہیں۔ لیکن اگر اس کے بعد بھی اپنی مصیبت سے چھنکارا پانے کی انسیں کوئی راہ نظر نہیں آتی تو اپنے قدم رواج کے مطابق اپنی عورتوں اور حرم سراویں کو بھی نذر آتش کر دیتے ہیں اور پھر جب دیکھتے ہیں کہ ان کے پاس دنیاوی مال و متاع کچھ نہیں رہا تو پھر یہ دشمن سے زبردست معرکہ آرائی کرتے ہیں اور اس معرکہ آرائی میں اپنے آپ کو بالکل فنا کر دیتے ہیں اور مساوائے مٹی کے ان کا نام و نشان کچھ باقی نہیں رہتا۔ اب ان کی مصیبت اس حد تک پہنچ چکی ہے کہ اپنے پرانے دستور کے مطابق عمل کریں۔ اگر آپ کو ان کی جہاںی و بربادی منظور ہے تو خود رہنے آپ صلح کر کے ہم سب کو اپنا منون بنائیں۔"

تاریخ فرشتہ سے لئے گئے اس اقتباس سے راجپوتوں کی بہادری و جاذبازی کا ہمیں مکمل اندازہ ہو جاتا ہے۔ انسانوں کے ماہین عمروہ بنتگیں حسب ذیل مقاصد کے حصول کے لئے لڑی جاتی رہی ہیں۔

(۱) لوٹ مار کی خاطر

(۲) لوندیاں و غلام حاصل کرنے کی: امر

(۳) سلطنت کو وسعت دینے کی خاطر

اس کے بیٹے سلطان محمود غزنوی کا کنی پار مقابلہ کیا لیکن ہیئت حکمت اس کا مقدر رہی۔ چنانچہ جب پال کی مسلمانوں کے ہاتھوں پہنچے ملکتوں نے راجپوت سوریوں کو اس سے تغیر کر دیا اور انہوں نے اس کی کملائی میں لڑنے سے انکار کر دیا۔ چنانچہ راجہ جب پال نے آگ میں چھلانگ لگا کر خود کشی کر لی اور اپنے جوان سال بیٹے آند پال کو اپنا جاثیں مقرر کر دیا۔<sup>55</sup>

اسی طرح ملکن کے قریب ۳۹۳ھ کے لگ بھگ سلطان محمود غزنوی کی غالباً ایک اور راجپوت راجہ بیج راؤ سے جنگ ہوئی۔ اس جنگ میں راجپوتوں نے اپنی عزمیت و بہادری کے ایسے جو ہر دکھائے کہ سلطان محمود غزنوی کا کیل کائے سے لیس لشکر حکمت کے قریب جا پہنچا۔ تاہم سلطان کی جنگی حکمت عملی کی وجہ سے اس جنگ میں بھی بیج راؤ کو حکمت ہو گئی لیکن اس بہادر شخص نے اپنے دامن پر حکمت کاراغ لگا کر مزید زندہ رہتا گوارہ نہ کیا اور اپنی ہی گوارا اپنے پیٹ میں گھونپ کر خود کشی کر لی۔<sup>56</sup>

یاد رہے کہ قلعہ، منج راجپوتوں کے پاس تھا اور اس نسل کے راجپوت اب بھی پنجاب میں آباد ہیں۔ گویا راجپوت بہادر ہیروئنی حملہ آوروں کا مقابلہ کرتے ہوئے اپنے ہر شر اور ہر قلعہ کو شائن گراڈ بنا دیتے تھے۔ اور فتح کے بعد دشمن کے ہاتھ ماسوائے خاک و خون میں لختی لاشوں کے کچھ نہیں آتا تھا۔

اس طرح قتوں کے راجہ کو رانے جب بغیر جنگ کے سلطان محمود غزنوی سے مل کر تھی تو وہاں کے راجپوتوں نے اس پر لعن طعن کی بھرمار کر دی اور اسکے خلاف پوری سلطنت میں لوگ اٹھ کھڑے ہوئے۔ چنانچہ کالنجر کے ایک راجہ نے راجہ کو را پر حملہ کر دیا اور اسے فنا کے گھاٹ اتار دیا۔<sup>57</sup> راجپوت جمال خود بلا کے بہادر تھے وہاں وہ یہ بھی نہیں چاہئے تھے کہ ان کا راجہ یا حکمران پست حوصلہ یا بزول ہو ایسے راجہ کی اطاعت کرنے سے وہ علی الاعلان انکار کر دیتے تھے۔

غزنویوں کے بعد غوری حکمرانوں کا دور آیا۔ شاب الدین غوری نے جب پہنچے پر دھلوے کیے تو اس وقت دہلی کی حکومت راجپوتوں کے مشہور فرمائروارائے ہتمورا کے ہاتھوں میں تھی، رائے ہتمورا نے تراں کے میدان میں اپنے بھائی کھائیے رائے کے ہمراہ پہلی جنگ میں ہی سلطان شاب الدین غوری کو حکمت فاش دی اور سلطان بعد از خدائی بسیار بمشکل جان بچا کر غزنی کی طرف واپس لوٹا۔<sup>58</sup> اگر سلطان شاب

پشاور کے نواح میں راجہ جب پال کے بیٹے آند پال سے سلطان محمود غزنوی کا ایک جاندار معرکہ ہوا۔ اس معرکہ میں بھی راجپوتوں نے بہادری کے انہت نقوش تاریخ کے صفحات پر چھوڑے۔ اس جنگ کی اہم بات یہ تھی کہ راجپوت عورتوں نے بھی اپنے زیور اتار کر پیچ دئے اور شوہروں کو اسلحہ کی خریداری کے لئے رقم دے دی۔ اس معرکہ کارزار میں سلطان محمود نے راجپوتوں کے تیور دیکھ کر دفاعی حکمت عملی اختیار کی اور اپنی فوجوں کے سامنے خندق کھود دی تاکہ دشمن کے سورمان تک پہنچ نہ سکیں۔ تاہم پہلے ہی حملہ میں کم و بیش تیس ہزار راجپوت خندق کے اندر داخل ہو گئے اور مسلمانوں کی ایک کثیر تعداد کو تباہ کر دیا۔ سلطان محمود غزنوی کو اس جنگ میں حکمت یقینی نظر آری تھی کہ اچانک قسمت نے اس کی بیوی اوری کی اور راجہ آند پال کا ہاتھی گولہ دباروں سے بھڑک کر میدان جنگ سے بھاگ اٹھا۔ راجپوتوں نے سمجھا کہ حکمت ہو گئی ہے اور یوں سراسری کی وجہ سے ان کا لشکر منتشر ہو کر رہ گیا۔<sup>59</sup>

سلطان محمود غزنوی کے ہاتھوں قلعہ منج کی فتح کا حال قلبند کرتے ہوئے مورخ

الدین کو تائید نہیں حاصل نہ ہوتی تو اس لڑائی کے بعد اس کا زندہ رہتا ہے حد مشکل تحد اس لڑائی میں راجپوتوں نے جس جوانمردی و بہادری کے جو ہر دھمکائے وہ ہماری عسکری تاریخ کا ایک بے حد اہم حصہ ہے۔

غزنیوں، غوریوں، خلنجیوں، لوہجیوں میں سے کوئی بھی حملہ آور یا ہند کا تجدیں راجپوتوں کو تکمیل طور پر زیرِ نہ کر سکا اور یہ لوگ متواتر و پیغمب ان کی حکومتوں سے نکراتے رہے۔ مغلوں کا دور حکومت آیا تو اگرچہ انہوں نے یہاں طویل عرصہ حکومت کی لیکن پابروہیوں کے دور تک راجپوت راجہ مغلوں سے تکمیل طور پر فریضہ ہو سکے تھے۔ اکبر اعظم نے البتہ راجپوتوں کو رشتہ داری کے بندھن میں باندھ کر اپنا ہمنواہتائی کی کامیاب کوشش کی۔ اکبرزی نے جب چتوڑ کے قلعہ کا محاصرہ کیا تھا تو وہاں کے راجپوتوں نے اپنی نکتہ کو یقینی جان کر اپنی پرانی رسم جانپازی دہرائی۔ ان کی عورتیں بن سنور کر اور سولہ سو ٹھانے کے بذات خود چھاکی ٹھیک میں کوڈ کر خاکستر ہو گئیں۔ تمام مل و دولت کو انہوں نے ٹھیک نذر کر کے تلف کر دیا اور تمام قتل جنگ راجپوت سروں پر کفن باندھ کر میدان جنگ میں نکل آئے۔ چتوڑ کی فتح میں اکبر اعظم کو مساوائے خاک و خون میں لمحزی راجپوت سورماں کی لاشوں کے سچھہ ہاتھ نہ آیا 61۔ راجپوتوں کے بہادرانہ کارنائے ہندوستان کی عسکری تاریخ کا ایک بے حد روشن باب ہے۔ اگرچہ مغربی دروں سے جس زمانہ میں مسلمان حملہ آوروں کا دور اس خطہ میں شروع ہوا اس وقت یہاں کے راجپوت چھوٹی چھوٹی اکائیوں اور راجہدھانیوں میں بٹے ہوئے تھے اور یہاں کوئی مستقل، منظم اور بڑی حکومت قائم نہیں تھی۔ اس کے باوجود وہ مسلمانوں سے کئی صدیوں تک متواتر و پیغمب نکراتے رہے۔ اگر یہاں ان کی کوئی بڑی حکومت قائم ہوتی اور ان کا باہم اتفاق ہوتا تو کسی بھی یہودی حملہ آور کے لئے ان سورماں کا ذریعہ کرنا لفڑیا ناممکن تھا۔

ہوتائیوں تھا کہ مسلمان حملہ آور ان کے کسی ایک قلعہ یا شہر پر تباہ کر لیتے اور کچھ ہی عرصہ بعد یہ لوگ اسے پھر سے واپس پھین لیتے تھے۔ یہ سلسلہ ہے لے عرصہ تک چھترپاہ اور اسی طرح راجپوتوں کی کئی نسلیں مرکب گئیں۔ حتیٰ کہ آہست آہست ان کی ایک کثیر تعداد مسلمان ہو گئی۔ راجپوتوں کی مسلمانوں کے ساتھ

زادیوں اور ان کے بہادرانہ کارنائیوں سے تاریخ کی کتابیں بھری پڑی ہیں ہم ان سطور میں ایک مشہور فرانسیسی مستشرق ڈاکٹر گستاوی بان کے الفاظ میں اس کا ایک سرسری سا جائزہ پیش کرتے ہیں وہ تحدن ہند میں لکھتے ہیں کہ:- 62

”جس شجاعت کے ساتھ یہ (راجپوت) مسلمانوں سے لڑے ہیں اور جیسے جیسے قلعہ بندیوں کے یہ متحمل ہوئے ہیں اس سے اس قوم کی عقلم معلوم ہوتی ہے۔ ان محاصروں میں مشہور محاصرہ چتوڑ کا ہے جس میں مرد لڑ مرے لیکن اپنے کو قید نہ ہونے دیا اور عورتوں نے بھی وہ بہادری دکھائی جو شہر آفاق ہے۔ انہوں نے مسلمانوں کے تصرف سے بچنے کے لئے ایک بڑا سالاہ بنا دیا اور اس میں جل میر راجپوت اپنی بہادری کی وجہ سے اقوام ہندو میں جو عموماً بزرگ ہیں نہایت سربر آور رہ ہیں جس وقت مسلمان اس ملک میں آئے تو انہوں نے شمالی ہند میں ہر جگہ راجپوتوں کا راج پایا۔ ان کی حکومت لاہور، دہلی، قتوچ اور ابودھیا و شہر میں تھی۔ غرض ان کا راج شدھ، ستھن سے لے کر اگرہ تک اور جنوب میں بندھایا چل تک تھا۔ یہ کما جا سکتا ہے کہ شمال و مغرب ہند کے بھی مالک تھے۔ جب مسلمانوں نے ان کو نکلت دی تو یہ راجپوتانہ کے ملک میں آبے جو دشوار گزار بھی تھا اور جس کی حفاظت بھی آسان تھی۔ راجپوتانہ میں اس وقت انتیں ریاستیں ہیں جن میں سے سولہ کے حکمران راجپوت ہیں۔ ان میں سب سے بڑا درجہ مهاراجہ اودے پور کا ہے۔ عیسوی چودھویں صدی تک راجپوت راجہ مسلمانوں کا مقابلہ کامیابی کے ساتھ کرتے رہے لیکن جس وقت سے چتوڑ فتح ہوا ان کی قوت گھٹ گئی اکبر نے راجپوت راجاؤں کو حکومت مغلیہ کا جزو بنا لیا اور ان کو اپنی فوج میں بڑے بڑے عمدے دئے ان کی لڑکوں کو اپنے عقد میں لایا اکبر کے جانشینوں نے بھی اس کی تحریکی لیکن

اس کے ساتھ بھی راجپوت راجے نہم آزاد اور صرف سلطنت  
مغلیہ کے ماتحت ہی رہے۔

گواہیلی میں پر تھی راج کے ٹکت کھانے کے بعد بھی ان لوگوں نے راجپوتانہ جاگر  
نی حکومت کی داغ تسلی ڈالی۔ اگرچہ راجپوتانہ میں یہ مختلف چھوٹی چھوٹی ریاستوں اور  
راجدھانیوں میں بیٹھے ہوئے تھے اور مرکزی حکومت نام کی وہاں کوئی چیز نہ تھی تاہم  
اس کے پابندوں ان لوگوں نے بڑی دیرے تک اپنی آزادی و خود محترمی کو برقرار رکھا۔

راجپوت عموماً دہلی میں شاپ الدین غوری کے ہاتھوں "پر تھی راج" کی  
ٹکت کے بعد مسلمان ہونا شروع ہوئے۔ ان کے زیادہ تر گروہوں نے ہنگامہ کے  
صوفیوں اور مسلمانوں کے معروف روحلانی پیشواؤں مثلاً حضرت فرید الدین "شیخ شکر"  
حضرت معین الدین "چشتی" اجیری، "شیر شاہ" آف ہملپور، حضرت مخدوم جہانیاں" وغیرہم  
کے ہاتھوں اسلام قبول کیا۔ گواہیلی راجپوتوں کے قبول اسلام میں کسی پادشاہ کا خاص عمل  
دخل نہیں ہے بلکہ یہ بساور قوم خود اسلام سے متاثر ہو کر مسلمان ہوئی تھی۔

# چوہان اگنی کل

## چوہان اگنی کل

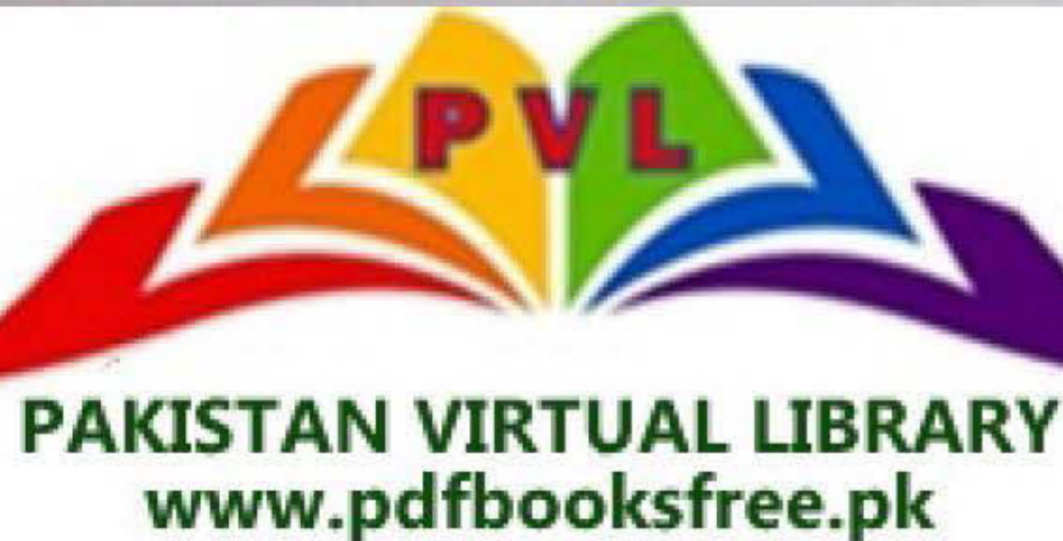
چوہان راجپوت ہنگاب کے تقریباً تمام اضلاع میں آباد ہیں۔ یوں تو چوہان راجپتوں کی بے شمار ذیلی گوئیں ہیں جن کا تذکرہ ہم آئندہ صفحات میں الگ الگ کریں گے تاہم باقاعدہ چوہانوں کی تعداد بھی ہنگاب میں بہت زیادہ ہے۔ سب سے زیادہ چوہان ضلع گوجرانوالہ میں آباد ہیں۔ دوسرے نمبر پر شاہ پور و سرگودھا میں ہیں جبکہ تیرے نمبر پر راولپنڈی کے ضلع میں آباد ہیں۔ لاہور، جہلم، گجرات، ملکان، مظفر گڑھ اور بہاولپور میں بھی ان کے لائتعداد خاندان بنتے ہیں۔ ضلع جھنگ اور چکوال میں بھی ان کے کئی خاندان ملتے ہیں۔

لفظ چوہان کی وجہ تسمیہ بے حد دلچسپ ہے۔ اس ضمن میں یہ روایت بیان کی جاتی ہے کہ زمانہ قدیم میں ہندوؤں کے مقدس بر حمن کوہ آبو (راجپوتان) پر عبادات کیا کرتے تھے۔ اس علاقے کے مقامی باشندے جنہیں ہندی روایت راکھش قرار دیتی ہے ان بر حمنوں کو بے حد تمجگ کیا کرتے تھے اور ان کی عبادات و مشاغل میں تقلیل ہوتے رہتے تھے۔ وہ لوگ ان بر حمنوں کی عبادت گاہوں کو بھی نیاک و خراب کر دیتے تھے۔ بر حمنوں نے ان مقامی لوگوں کی آئئے دن کی ستم ظریفیوں سے تمجگ آکر ایک اگنی مکہڈ تیار کر کے مہادیو سے دعا کی کہ وہ انہیں ان راکھشوں کے قلم اور شر سے نجات دلائے۔ چنانچہ مہادیو نے ان کی دعا قبول کی اور آگ میں سے اس نے چار جوان پیدا کئے جن میں ایک کا نام سولنگی، دوسرے کا پرمار، تیرے کا پرمار جبکہ چوتھے کا نام چوہامہ یا چاہمان تھا۔ یہ چاروں نوجوان آگ سے یکے بعد دیگرے نمودار ہوئے۔ جب چوہامہ یا چاہمان آگ میں سے نکلا تو اس کے چار ہاتھ تھے۔ وہ آگ میں سے اس شان سے نکلا کہ اسے دیکھ کر بر حمن عش عش کراٹھے۔ شہ زور پہلوانوں کی طرح اکڑتا، دندناتا اور ڈنٹر پیلتا ہوا وہ آگ میں سے نمودار ہوا۔ اس نوجوان کے چونکہ چار ہاتھ تھے اس بناء پر اسے چوہامہ یا چاہمان کا نام دیا گیا۔ بعد میں یہی ہم غلط الاستعمال ہو کر چوہان مشہور ہو گیا۔ چنانچہ آگ سے پیدا ہونے والے ان چاروں نوجوانوں نے مقامی باشندوں پر حملہ کر دیا اور انہیں تاراج کر کے رکھ دیا۔ آگ سے پیدا ہونے والے چوہان نامی شہ زور نوجوان کی اولادوں نے آگے چل کر چوہان راجپوت

تبلیغ کی صورت اختیار کی۔

دہلی دایمیہ چوبان قوم کے لوگوں نے لمبا عرصہ حکومت کی ہے۔ ان کا آخری حکمران مشور راجہ پر تھوی راج تھا۔ جسے شاب الدین غوری نے لکھت دی تھی۔ پر تھوی راج کو رائے ہتمورا بھی کہا جاتا ہے۔ دہلی میں شاب الدین غوری کے ہاتھوں لکھت کھانے کے بعد چوبان خاندان کے لوگ وہاں سے کئی علاقوں کی طرف نقل مکانی کر گئے۔ زیادہ تر چوبانوں نے دریائے جنہا کو پار کیا اور سببیل و مراد آباد کے علاقوں میں آباد ہو گئے۔ اس علاقتے میں کوروں کی تیزی کا وہ مشور میدان ہے جہاں زمانہ قدم میں کوروں اور پانڈوؤں کے مابین تاریخی لڑائی لڑی گئی تھی۔

بسیلوں اودھی کے دور میں چوبانوں کے مشترک سردار کا نام رانا ہری رائے یا رانا ہر رائے تھا۔ چوبان راجپوت دوسرے تمام راجپوتوں سے اپنے آپ کو افضل و برتر بتاتے ہیں۔ ان کے ماہی کی تاریخ اور رقیٰ روایات بھی بے حد شاندار ہیں۔ اس خاندان کے شاندار مااضی سے متاثر ہو کر پنجاب کی کئی دیگر اقوام نے بھی چوبان کلموانا شروع کر دیا ہے۔



## چوبان راجہ

## چوہان راجہ

تاریخ فرشتہ میں حسب ذیل چوہان راجاؤں کے نام ملتے ہیں:-<sup>63</sup>

- (۱) راجہ مانک دیو (۲) راجہ دیوراج (۳) راجہ راول دیو (۴) راجہ جاہر دیو (۵) راجہ سر دیو (۶) راجہ ٹھومورا (پر تھی راج)

علامہ ابوالفضل نے آئین اکبری میں ۷ چوہان راجاؤں کے نام اور ان کی مدت حکومت درج کی ہے جو حسب ذیل ہے:-<sup>64</sup>

|    |                     |
|----|---------------------|
| ۱۔ | راجہ یسلا دیو چوہان |
| ۲۔ | راجہ مرگنگو چوہان   |
| ۳۔ | راجہ کھرپال چوہان   |
| ۴۔ | راجہ سو میر چوہان   |
| ۵۔ | راجہ ناگ دیو چوہان  |
| ۶۔ | راجہ جاہر چوہان     |
| ۷۔ | راجہ ٹھومورا چوہان  |

ممکن ہے متذکرہ بالا سلت چوہان راجاؤں کا تعلق صرف تخت دہلی سے ہو جو چوہانوں نے پنوار راجپوتوں سے چھینا تھا۔ بہر صورت آئین اکبری کی رو سے مادہ پر حکومت کرنے والے چوہان راجاؤں کی فہرست حسب ذیل ہے:-<sup>65</sup>

|    |                     |
|----|---------------------|
| ۱۔ | راجہ جگدیو چوہان    |
| ۲۔ | راجہ جگنا تھو چوہان |
| ۳۔ | راجہ ہر دیو چوہان   |
| ۴۔ | راجہ باس دیو چوہان  |
| ۵۔ | راجہ سری دیو چوہان  |
| ۶۔ | راجہ دھرم دیو چوہان |
| ۷۔ | راجہ بھل دیو چوہان  |
| ۸۔ | راجہ نانک دیو چوہان |

|                        |                  |
|------------------------|------------------|
| ۹۔ راجہ کیرت دیو چوہان | مدت حکومت ۱۱ سال |
| ۱۰۔ راجہ ٹھمورا چوہان  | مدت حکومت ۲۱ سال |
| ۱۱۔ راجہ ملديو چوہان   | مدت حکومت ۹ سال  |

پرے پرے فرمزا وہ اس سے کنی کرتا تھے۔ گویا ہندوستان کے بڑے اور عظیم راجاؤں کی صفت میں اسے کہدا کیا جاسکتا ہے۔  
یہ راجہ ۷۰ء میں دہلی کے تخت پر بیٹھا تھا۔ اس وقت چوہانوں کا موروٹی تاج اس لحاظ سے گویا چوہانوں نے ۵۰ سال چار ماہ تک حکمرانی کا لطف اٹھایا لیکن تاریخ راجستان کے مصنف کر علی ثوڑے نے چوہانوں کے شاہی خاندان کا جو شجو نب مرتب کیا ہے اس میں ان کے پہلے راجہ اہل اول سے آخری راجہ رائے ٹھمورا (پر تھی راج) تک ۳۹ پیشوں کے نام درج ہیں چوہان خاندان کے ان تمام راجاؤں میں سے راجہ یسليو اور راجہ ٹھمورا بہت زیادہ مشور و معروف گزرے ہیں چنانچہ اس باب میں ہم صرف ان دو راجاؤں کے مختلف حالات بیان کریں گے۔

### راجہ یسليو چوہان

ایک روایت کے مطابق راجہ یسليو، چوہان راجاؤں کے سلسلہ کا چوتھا راجہ تھا۔ اس راجہ نے تیریا تھر نسل کے لوگوں سے دہلی کا تخت چھیننا تھا اور وہاں اپنی حکومت قائم کی تھی۔ اگر اس روایت کو مد نظر رکھا جائے تو راجہ یسليو، چوہان راجاؤں کا گویا سرخیل تھا ۶۶۔ ممکن ہے ان کا پہلا راجہ اہل کسی چھوٹی سی راجدھانی کا مالک رہا۔ تاہم راجہ یسليو چوہانوں میں سے پہلا بڑا راجہ بنا جس کا ذکر تاریخ کے صفحات میں ملتا ہے۔ اس راجہ کے دور حکومت کا تعین کرتا بے حد مشکل ہے کما جاتا ہے کہ یہ راجہ علوم و فنون اور صنعت و حرفت کا بے حد دلدادہ تھا اور ان دونوں شعبوں نے اس کے دور میں کافی ترقی کی تھی۔ یہ راجہ خود بھی بہت بڑا عالم، فاضل اور ادب تھا اس نے اپنی سلطنت کی کافی توسعہ کی اور اسے مستحکم کر کے اندر ہونی شور شوں اور ہر دنی چل دی آوروں سے بچائے رکھا۔

### راجہ پر تھی راج چوہان

یہ راجہ ظاہر ہے چوہان راجاؤں میں سے سب سے آخری نامور راجہ تھا۔ اس نے دہلی میں اپنی سلطنت کو دعوت دے کر اسقدر مستحکم کر دیا تھا کہ اس دور کے

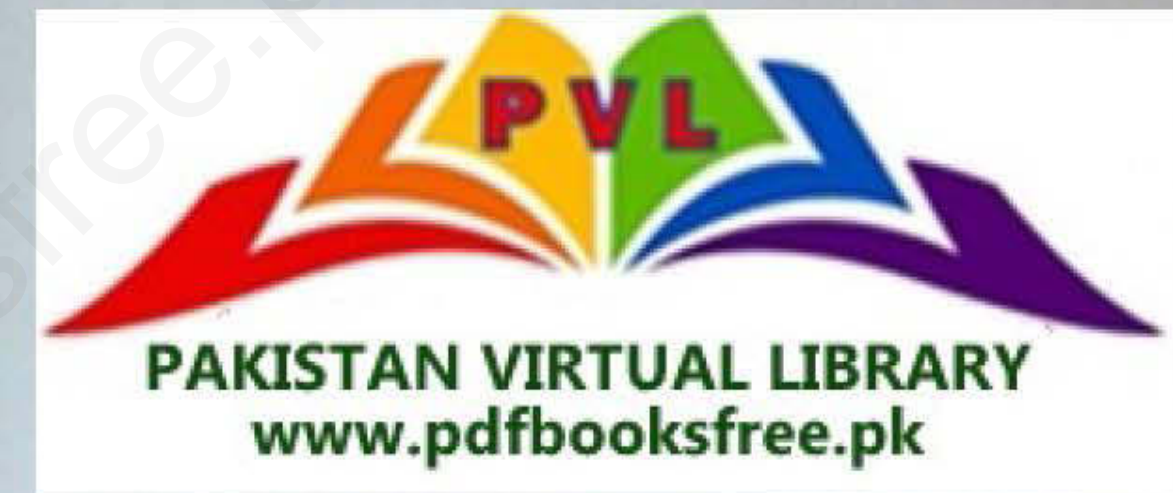
ہیں کہ شاہ الدین غوری کے ساتھ جس جانشینی اور بہادری سے راجپوتوں نے  
معزک آرائی کی وہ صرف اسی قوم کا خاصہ تھا چنانچہ شاہ الدین سے لٹکت کھانے کے  
بعد دہلی کے پتوار، چوبہن اور دیگر راجپوت خانوادے ملک کے مختلف گوشوں میں منتشر  
ہو کر رہ گئے اور اس دور میں ان لوگوں نے اسلام بھی قبول کر لیا۔

## چوبہن—زیلی شاخیں

چب۔ ڈوگر۔ منہاس وغیرہ

## چب

راجپوتوں کی چب شاخ زیادہ تر گجرات میں آباد ہے۔ جملم، سیالکوٹ، لاہور، راولپنڈی، شاہ پور و سرگودھا میں بھی چب قوم کے لوگ خاطر خواہ تعداد میں آباد ہیں۔ ان کے کچھ خاندان ملکان، جھنگ، مظفر گڑھ کے علاوہ بنوں و ہڑارہ میں آباد ہیں۔ چب راجپوتوں کی ایک قدم قوم ہے۔ اس قوم کا مرکز زمانہ قدم سے ہی دریائے جملم و بیاس کے مابین پھیلی ہوئی چھوٹی چھوٹی پہاڑیوں کا دامن رہا ہے۔ شمع گجرات میں کم و بیش پہاڑیوں میں چب قوم کی اکثریت آباد ہے۔ ان علاقوں کی چب قوم تمام تر مسلمان ہے۔ تاہم کانگنہ (ہندوستان) اور جموں میں کئی غیر مسلم چب اقوام بھی آباد ہیں۔ یہ لوگ اپنے جد امجد کا نام امیر چند بتاتے ہیں۔ جس نے کانگنہ (ہندوستان) کی کنوج نسل کے راجہ کی بیٹی سے شادی کرنے کا اہزاد حاصل کیا تھا۔ راجہ نہ کورہ کی وفات کے بعد اس کا تاج و تخت اسی امیر چند کو ملا تھا۔ امیر چند کی اولاد آٹھ پتوں تک کانگنہ میں حکمران رہی۔ اس سلسلے کا آخری حکمران چب چند تھا جو امیر چند کی آٹھویں پشت میں سے تھا۔ یوں چب چند کی اولادیں "چب" کہلوائیں۔ اس چب چند کا ایک بھائی اودے چند بھی تھا۔ جس نے چب چند کو معزول کر کے حکومت پر قبضہ کر لیا تھا۔ اپنے بھائی کی اس زیادتی پر چب چند خاموشی سے کانگنہ کے علاقے سے نقل مکالمی کر کے بھمبر (آزاد کشمیر) کے موضع موچل پورہ میں ہے مغلواہ بھی کہتے ہیں آباد ہو گیا۔ اس وقت بھمبر کے علاقے میں راجہ سری پت ناہی کی عملداری تھی۔ چب چند چونکہ شاہی خاندان کا ایک فرد تھا لہذا راجہ سری پت نے اس کی بیوی تو بھگت کی اور اسے اپنی بیٹی نکاح میں دے دی۔ راجہ سری پت نے اپنی بیٹی کے ہمراہ ایک گرانقدر جائیگر بھی راجہ چب چند کو دے دی۔ لیکن راجہ چب چند اس جائیگر پر بھی قانع نہ ہوا اور اس نے راجہ سری پت سے حکومت و اقتدار چھین لئے کا تیر کر لیا۔ چنانچہ اس نے راجہ سری پت کو مکمل اعتماد میں لے کر بس کی، اسکے تمام خاندان سمیت دعوت کی اور دھوکہ سے اسے تمام خاندان سمیت آنس کر دیا اور اسکی جگہ خود راجہ بن بیٹھا۔



راجہ چب چند کے بعد بھمبر کی حکومت اس کی نسلوں میں پشت در پشت چلتی رہی اور انہوں نے اپنی راجہ چند کو خوب دست دی۔ جب مغل شہنشاہ بابر نے چند پر حملہ کیا تو اس وقت بھمبر کی حکومت چب چند کی نسل کے ایک شخص سادی ہائی کے ہاتھ میں تھی۔ جب سلوی نے بابر کے حملہ کا سنا تو وہ فوراً اس کے حضور حاضر ہو گیا اور اسے اپنی مکمل وقارداری کا تحسین دلایا۔ صرف یہی نہیں بلکہ اس نے اپنا حدو نہ ہب چھوڑ کر اسلام بھی قبول کر لیا اور پنا اسلامی نام شواب خان رکھ لیا۔ بابر نے اس سے خوش ہو کر اسے بھمبر اور اس کے نواح کی جدید ریاست پر بحل رکھ ل شواب خان بھی تحریات مغلوں کا وقاردار رہا۔ بالآخر شواب خان قندھار کے ایک معروف پیر بیت ہائی کے حاتھوں ایک لڑائی میں ملا گیا۔

جب قوم کے لوگوں نے شواب خان کو بھی بعد از مرگ پیر بیلیا اور اس کی قبر پر ایک شاندار مقبرہ تعمیر کر دیا۔ شواب خان کی قبر آج بھی بھمبر کے قریب ایک جبرک زیارت گاہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کا ہم عام طور پر سور شاوی شید مشور ہے۔ حرمت اس امر ہے کہ اس قبر پر حدو بھی منت مانئے آتے ہیں اور مسلمان بھی بھل کی چب قوم میں مدت عمدی سے یہ رسم چلی آتی ہے کہ ان کے بال پیدا ہونے والے ہر بچے کے سر پر بالوں کی ایک چوتھی ہنادی جاتی ہے اور اس کے والدین مزار پر جا کر گوہل گوہل رسومات ادا کرنے کے بعد اس بچے کی چوتھی کاشتے ہیں۔ یہ رسم ادا کئے بغیر کوئی بچہ چب نہیں بن سکتا۔ ماشی میں یہ رسم چب قوم میں الی ہی جبرک سمجھی جاتی تھی جیسے سکھوں میں پوہل لینے کی رسم ہے اور مسلمانوں میں ختنہ کرنے کی مذہبی رسم موجود ہے۔ تاہم اب اس رسم کو پہلے والے تقدس و تبرک کا درجہ حاصل نہیں رہا۔ راجہ چب چند کا زمانہ چودھویں صدی عیسوی کے اوائل کا بیان کیا جاتا ہے۔

چب چند کے جد امجد چب چند کے متعلق متذکر بالا واقعات بخاب چیفیں کے صفت سر پہل ایک گری芬 نے قلبہ کئے ہیں۔ تاہم راجہ چب قوم کے متعلق دیگر کتب تو امن میں چب چند کے حالات یوں بیان کئے گئے ہیں کہ۔

”چب چند کے والد بزرگوار کا ہم زائن چند جبکہ زائن چند کے

93  
والد کا ہم راجہ میگے چند تھا۔ چب چند کے بھائیوں کے نام دھرو چند، ابو چند اور ابے چند تھے۔ ان تمام بھائیوں میں سب سے بڑا چب چند ہی تھا۔ زائن چند (چب چند کے والد) کا تعلق کانگڑ کے شاہی خاندان سے تھا۔ اس نے یو جوہ کانگڑ سے نقل مکانی کی اور دشوار گزار پہاڑوں کو طی کرتا ہوا جموں کی سنگلاخ سرزمیں میں آپنچا۔ کئی تاریخوں میں لکھا ہے کہ وہ شخص حوس معرفت پیر بیت ہائی کے حاتھوں ایک لڑائی میں ملا گیا۔  
ملک گیری لے کر جموں میں آیا تھا جبکہ کئی کتب تو امن اس بات کی نفع کرتی ہیں اور بتاتی ہیں کہ وہ انقلاب روزگار کے ہاتھوں تک آکر ترک وطن پر کربست ہوا تھا۔ بہر صورت زائن چند نے اپنے بھائیوں کے ہمراہ بھمبر سے چار میل مشرق کی جانب موضع مغلواہ میں سکونت اختیار کی۔ یہاں سکونت اختیار کرنے کے بعد زائن چند نے اپنے ایک نوکر کو بے امر مجبوری اپنے گھر کے زیورات وغیرہ دے کر بازار میں فروخت کرنے کے لئے روانہ کیا۔ ان زیورات کی مالیت چونکہ بے حد زیادہ تھی اس لئے کسی بھی دکاندار میں انسیں خریدنے کی بہت نہیں تھی۔ چنانچہ اس امر کی اطلاع وہاں کے راجہ سری پت ہائی کو ہوئی تو اس نے وہ تمام زیورات نقدر قدم دے کر خرید لئے اور پھر اس خیال سے کہ زیورات کو فروخت کرنے والا یقیناً غیر معمول لگتا ہے اسے اپنا شاہی سہماں بنالیا۔ راجہ سری پت کا تعلق راجپتوں کی سہیل قوم سے تھا جاتا ہے جواب بھی آزادو شیر میں آباد ہے۔ راجہ سری پت نے زائن چند کی بڑی آموختگی کی اور اس کی خاندانی وجہت سے ممتاز ہو کر اپنی اکلوتی بیٹی اس کے پڑے بیٹے چب چند سے بیاہ دی۔ راجہ سری پت کے ہاں چونکہ کوئی اولاد نہ تھی لہذا اس کی وفات پر اس کا دامد چب چند راجہ ہیں بیٹھا۔ اس پر سہیل قوم کے شاہی خانوادوں نے بغاوت کروی۔ راجہ

چب چند خوب جاتا تھا کہ وہ طاقت کے ذریعے سکھیوں کی اس بحثوت کو فرد نہیں کر سکتا لہذا اس نے صلح و مصالح کے بجائے راجہ سری پت کے تمام درثاء و رشتہ داروں کی دعوت کی اور انہیں دھوکہ سے قتل کروادیا۔ اور یوں وہاں اپنی حکومت مسحکم کر لی۔

سکھ شاہی دور میں اس قوم کا سردار راجہ سلطان خان تھا۔ اس سلطان خان کے مہاراجہ رنجیت سنگھ سے بے حد دوستانہ مراسم تھے۔ کشیر فتح کرنے کے لئے اس سلطان خان نے رنجیت سنگھ کی بہت زیادہ مدد کی تھی اور اسے ڈوگرہ جوانوں کی ایک گرانقدر تعداد بھیجی تھی۔ تاہم دھیان سنگھ اور گلاب سنگھ دل سے سلطان خان کے دشمن تھے اور اسکی ریاست کی وسعت اور اسکی بڑھتی ہوئی قوت کو اپنے لئے خطرہ سمجھتے تھے۔ انہی دنوں سنگھ بھائیوں نے دھوکے سے راجہ سلطان خان کو دھوت کے ہائے جموں بلوایا تھا اور جب وہ نماز پڑھ رہا تھا تو اسے قتل کروادیا تھا۔ میں ممکن ہے کہ راجہ سلطان خان کے قتل کی سازش میں بذات خود مہاراجہ رنجیت سنگھ بھی ساختہ ہو۔ تاہم بعد میں بظاہر وہ دھیان سنگھ و گلاب سنگھ پر بے حد خفا ہوا اور سلطان خان کے بیٹے فیض طلب خان کو اس کی ریاست پر بحال رکھا۔

انگریزوں کے دور میں بھی اس خاندان کی اہمیت کو تسلیم کیا گیا اور انہیں گوہاں گوں مراعات حکومت برطانیہ کی طرف سے حاصل رہیں۔

چب قوم جموں و کشیر کے علاوہ پونچھ کے علاقے میں خاطر خواہ تعداد میں آباد ہے۔ سکھوں کے دور میں دیگوار ملیوالا، تحصیل حویلی کا چب خاندان ممتاز حیثیت کا حامل تھا۔ اس خاندان کے سردار کا نام پیر بخش خان تھا۔ اسی پیر بخش کے دور میں پونچھ کے ایک حکمران راجہ میر باز خان نے چب خاندان کو زیر کرنے کے لئے اس کی ایک معزز خاتون کو زبردستی اپنے نکاح میں لے لیا تھا۔ یہ خاتون پیر بخش خان چب کی قریبی رشتہ دار تھی۔ چنانچہ پیر بخش خان چب نے راجہ میر باز خان کو قتل کروایا تھا۔ میر باز خان چونکہ مہاراجہ رنجیت سنگھ کا منظور نظر سردار تھا لہذا اس نے غصہ میں اگر پیر بخش خان کو بے حد عبرناک سزا دی۔ اس نے پیر بخش کے ہاتھ پاؤں کٹا کر اس کا زندہ جسم گرم ریت میں دیواریا تھا اور یوں چب سردار بڑے عذاب کے ساتھ فوت ہوا۔

نسلی اعتبار سے چب راجپتوں کا تعلق جموں اور منہاس راجپتوں سے ہے لور ظاہر ہے منہاس اور جموں اگنی کل چوہاں ہیں لہذا چب قوم کی پالت ماں وہ ماں پیش کی تکریغ وہی ہے جو ان دونوں اقوام کے ذیل میں بیان کی گئی ہے۔ جموں و پنجاب کے آئینہ کار

صلح گجرات میں چب قوم کے چیف فیملی چب آف پو تھی ہیں۔ یہ لوگ سکھ شاہی دور میں بھی بے حد اہمیت اور اژڑ و رسوخ کے حامل بھیجے جاتے تھے۔ حتیٰ کہ سکھوں کے سردار گوجر سنگھ بھنگی نے جب گجرات کا علاقہ گکھڑوں سے چھین کر اپنے کنڑوں میں لے لیا تھا تو اس وقت بھی چب قوم برابر ان کے خلاف بر سر پیکار رہی اور سکھوں سے نکراتی رہی۔ اس قوم کے راجہ عمر خان نے اور اس کے بعد اس کے بیٹے امیر خان نے بے حد جوانمردی کے ساتھ سکھوں کا مقابلہ جاری رکھا۔ تاہم عمر خان کے فوت ہونے کے بعد چب قوم قدرے کمزور ہو گئی تھی۔ مہاراجہ رنجیت سنگھ نے بھی دیگر مسلمان اقوام کے بر عکس چب قوم سے زیادہ چھیڑ چھاڑنے کی اور انہیں گوہاں گوں مراعات سے نوازتا رہا۔ امیر خان چب سردار کے فوت ہونے کے بعد اس کے چھوٹے بھائی فضل داد خان اور اس کے بعد اسکی اولادوں میں اس قوم کی سرداری کا سلسہ مدت تک قائم و دائم رہا۔ سکھوں کے بعد انگریزوں کے دور میں بھی اس قوم کی اہمیت کو تسلیم کیا گیا اور انہیں ان کی جا گیروں پر بحال رکھا گیا۔

چب قوم کی ایک اور بڑی رئیس فیملی جملہ میں آباد ہے۔ اس فیملی کا دعویٰ ہے کہ وہ براہ راست راجہ شاداب خان یا شادی خان کی اولاد ہیں۔ وہی شادی خان جس نے مثل سلطانیں کے دور میں نام پیدا کیا تھا اور جس کی ریاست میں بھمبر سے نوشہہ تک کے علاقے شامل تھے۔ شہنشاہ اکبر کے دور تک یہ شادی خان زندہ رہا اور اکبر اعظم نے اسے ناظم کشیر بھی مقرر کیا تھا۔ اکبر اعظم کی طرف سے یہ قندھار تک کی مہمات میں حصہ لیتا رہا جن کے صدر میں اکبر اعظم نے اسے شاہ دادان کا خطاب عطا فرمایا تھا۔

تمام چب خاندان راجہ میکھ چند والئے کانگرہ کے بینے پر تاپ چند کی اولاد ہیں۔ پر تاپ چند کے دو بیٹے تھے جن میں سے ایک کا نام کھڑک چند تھا۔ اسی کھڑک چند نے موضع کھڑی کزیالی آباد کیا تھا<sup>67</sup>۔

ڈوگر

کے ساتھ ساتھ آباد ہوتے گئے۔ فیروز پور (ہندوستان) کے ڈوگروں کے متعلق روایت ہے کہ وہ بسلول کے دادا ماحو نامی کی اولاد ہیں۔ بسلول (ڈوگروں کے جد احمد) کے تین بیٹے تھے جن کے نام بمبو، لٹکڑ اور سمو تھے۔ فیروز پور (ہندوستان) کے ڈوگر اور ڈوگروں کی ایک شاخ مانوالہ بمبو کی اولاد ہیں۔ کھائی شاخ کے ڈوگر لٹکڑ کی اولاد ہیں جبکہ قصور اور اس کے نواح میں آباد ڈوگر خاندان سمو کی اولاد ہیں۔ تاہم ان کے علاوہ بھی ڈوگروں کی کئی ذیلی شاخیں ہیں۔ جن میں سے پر چاٹ، ٹوپورہ، چوپورہ، متیر، پھین، ٹھڑا، ماہو اور چوکرا کافی مشہور ہیں۔ ان میں سے چوپورہ علاقہ مندوٹ میں آباد ہیں۔ فیروز پور کے ڈوگر اپنے آپ کو تمام ڈوگروں میں سے اعلیٰ دبرت خیال کرتے ہیں۔ حتیٰ کہ اپنی بیٹیاں بھی ڈوگروں کی دیگر اقوام میں نہیں دیتے۔

ڈوگر جوان بے حد خوبصورت اور بے ترنگے مشہور ہیں۔ ان لوگوں نے ہمیشہ آزاد زندگی بسر کی ہے اور عموماً پیشہ کاشتکاری سے دور رہے ہیں۔ مال مویشی پالنا یا گل بانی ان کا محظوظ مشغله رہا ہے اور ماضی میں زیادہ تر غانہ بدوش رہے ہیں۔ مال مویش اور بھینیں پالنے کی بناء پر کئی روایات انہیں گوجر قوم کی ایک شاخ بھی بتاتی ہیں۔ ملازمت کے سلسلے میں ان لوگوں نے ہمیشہ پیشہ سپاہ گری کو ترجیح دی ہے اور بے حد جنگجو و ہمادر مشہور رہے ہیں۔

ماضی میں ڈوگر دیکی کے علاوہ حصار اور سرسے میں بھی آباد رہے ہیں۔ فیروز پور (ہندوستان) میں یہ ۲۷۵۱ء عیسوی میں داخل ہوئے اور وہاں باقاعدہ الگ ریاست بنالی جو ڈوگرہ ریاست کے نام سے مشہور ہوئی۔ مہاراجہ رنجیت سنگھ کے عمد میں جب سکھوں نے ان پر پہنچ دی گئیں شروع کیں تو انگریزوں نے انہیں باقاعدہ ایک الگ ریاست کے حقوق دے کر اپنے ساتھ ملا لیا تھا۔ یہ ۱۸۰۵ء کا ذکر ہے۔ تک یہ انگریزوں کے حمایت رہے اور رنجیت سنگھ کی یلغار سے بچ رہے۔

کشمیر کے علاقہ میں بھی ڈوگر کافی تعداد میں آباد ہیں۔ پنجاب کے آباد بکر تھام ڈوگر مسلمان ہیں جبکہ کشمیر و جموں کے ڈوگروں میں مسلم وغیر مسلم دونوں قسم کے ڈوگر ملتے ہیں۔ قومیت کے اعتبار سے جموں و کشمیر کے ڈوگروں کی دو یہودی شاخیں ہیں۔ پہلی شاخ جے کاریہ راجپوت کہلاتی ہے۔ یہ وہ ڈوگر راجپوت ہیں جو پیش

ڈوگر چنگاب کے مختلف اضلاع میں آباد ہیں۔ سیالکوٹ و لاہور میں ان کی اکثریت آباد ہے۔ اسکے علاوہ گوجرانوالہ، ساہیوال اور ملکان میں ان کے کئی خاندان آباد ہیں۔ جبکہ ڈوگروں کے اکا دکا خاندان راولپنڈی، جھنگ، مظفر گڑھ اور بہاولپور میں بھی ملتے ہیں۔ چنگاب کے علاوہ صوبہ سرحد میں ان کے کئی خاندان پشاور کے نواح میں بھی آباد ہیں جبکہ کشمیر میں بھی ان کی بہت زیادہ گڑھیاں ملتی ہیں۔

چنگاب میں یہ لوگ دریائے سلنج کی بالائی وادیوں اور لاہور کے ساتھ ساتھ دریائے بیاس کے قریب آباد ہیں جبکہ مغربی جانب ان کی گڑھیاں سیالکوٹ سے کشمیر تک پھیلی ہوئی ہیں۔

ڈوگر قوم کی اصل کے متعلق مختلف روایات بیان کی جاتی ہیں۔ کوئی روایت انہی پنوار راجپوت بتاتی ہے تو کوئی روایت ان کا سلسلہ نسب چوہان راجپوتوں سے جوڑتی ہے۔ کئی روایات ایسی بھی ملتی ہیں کہ جو ڈوگروں کو سرے سے راجپوت تعلیم ہی نہیں کرتیں۔ تاہم یہ غلط ہے بلاشبہ ڈوگر راجپوت ہیں۔ اس بات کا سب سے بڑا ثبوت یہ ہے کہ ان کا پیشہ سپاہ گری رہا ہے جو ہند کی راجپوت یا کھتری اقوام کے لئے مخصوص تھا۔ پرانے راجہ مہاراجہ اپنی فوج میں ڈوگر جوانوں کو خصوصی طور پر بھرتی کیا کرتے تھے چنانچہ ڈوگرہ افواج کی اہمیت ہر دور میں مستحکم رہی ہے۔

چنگاب میں آباد ڈوگر غالباً دہلی کے نواح سے چند صدیاں پیشتر نقل مکانی کر کے یہاں آئے تھے۔ سب سے پہلے یہ لوگ پاک پتن شریف کے نواح میں آباد ہوئے تھے۔ ممکن ہے وہ دور بیبا فرید گنج شکر ہی کا ہو اور انہی کے ہاتھ پر ان لوگوں نے اسلام قبول کیا ہو۔ پاک پتن کے نواح میں آباد ہونے کے بعد یہ لوگ بتدربنچ دریائے سلنج

کاشکاری کو اپنی توبہ نگتے ہیں اور مل کو ہاتھ تک نہیں لگاتے۔ دوسری شاخ سلامیہ ذوگر راجپتوں کی ہے جو "موما" پیش کاشکاری سے وابستہ ہیں۔ ان دونوں کا اگرچہ حسب و نسب ایک ہی ہے تاہم جے کاریہ راجپوت اپنے آپ کو سلامیہ راجپتوں سے افضل تصور کرتے ہیں۔ زمانہ ماضی میں کشمیر کے ذوگر راجپتوں میں دخڑکشی کی قیمت رسم بھی رہی ہے۔

1872ء میں جموں کا حکمران راجہ رنجیت دیو تھا۔ اس راجہ کے پاس بے حد طاقتور ذوگرہ فوج تھی۔ اس دور میں احمد شاہ عبدالی کی طرف سے کشمیر میں راجہ سوکھ جیون مل اس کا عامل تھا۔ اس راجہ جیون مل نے کمی وجہ سے احمد شاہ عبدالی کے خلاف بغاوت کر دی۔ احمد شاہ عبدالی نے اس کی سرکوبی کے لئے نور الدین خان کو ایک زبردست افغان فوج دے کر کشمیر بھیجا۔ جب راجہ سوکھ جیون مل کو اس کی اطلاع پہنچی تو اس نے جموں کے راجہ رنجیت دیو کو مدد کے لئے لکھا۔ راجہ رنجیت دیو نے اس کی مدد کے لئے ذوگرہ راجپتوں کی بے حد جنگجو فوج روانہ کی۔ چیزہ اوڑر کے مقام پر یہ لڑائی ہوئی۔ تاہم لڑائی کے شروع میں ہی ذوگروں اور سوکھ جیون مل کی فوج کا مشترکہ مکانڈر بخت مل کافی جوانوں کے ہمراہ احمد شاہ عبدالی کی افغان فوج سے جاما جس کی بناء پر راجہ سوکھ جیون مل بدحواس ہو کر بھاگ کھڑا ہوا۔ مگر افغان فوج نے تعاقب کر کے اسے گرفتار کر لیا۔ عبدالی فوج کے مکانڈر نور الدین خان نے راجہ سوکھ جیون مل کی آنکھیں نکال کر اسے اندھا کر دیا اور بادشاہ کے حضور بھیج دیا۔ احمد شاہ عبدالی نے اس بد نصیب کو ہاتھی کے پاؤں تلے کچلوا کر مروا ڈالا اور کشمیر کے علاقے سے تمام ذوگروں کو نکال دیا۔ اس کے بعد سکھوں کے عمد تک کوئی ذوگر کشمیر میں آباد نہ ہوسکا۔ 1836ء میں جب کشمیر مہاراجہ گلاب سنگھ کے قبضہ قدرت میں آیا تو اس نے یہاں از سر تو ذوگرہ قوم کے لوگوں کو آباد کرنا شروع کر دیا۔<sup>68</sup>

## میاں راجپوت

تاریخی روایات نہاکر راجپتوں اور میاں راجپتوں کی اصل ایک ہی تھاتی ہیں اور اپنی ذوگر راجپتوں کی شاخ قرار دیتی ہیں۔ کما جاتا ہے کہ 1836ء سے قبل یہ ذوگرہ حسب و نسب ایک ہی ہے تاہم جے کاریہ راجپوت اپنے آپ کو سلامیہ راجپتوں سے افضل تصور کرتے ہیں۔ زمانہ ماضی میں کشمیر کے ذوگر راجپتوں میں آباد کرنا شروع کیا تو کشمیر کے پرست دیو سر میں ذوگروں کے کمی خاندانوں کو چاکیریں بخش دیں ان کے چھوٹی چھوٹی چاکیریوں کے جو ذوگرہ عامل مقرر کئے گئے انہوں نے اور ازاں بعد ان کے چانشتوں نے سرکاری کلفٹن میں اپنے آپ کو میاں لکھوانا شروع کر دیا تاکہ صاحبان انتدار اور عام ذوگروں میں فرق واضح کیا جاسکے۔ کشمیر کی 1849ء کی صوم مشاری میں ذوگروں کو میاں لکھا گیا ہے۔ اس لحاظ سے لاہور اور ہنگام کے دیگر میاں خاندانوں کی ذوگروں کو بھی کمی دیا گیا ہے۔ اسی ذوگرہ راجپتوں کے ہم من میں بیان کی جا چکی ہے۔ تاہم لاہور میں اراستہ برادری کے بھی کمی خاندان میاں کہلواتے ہیں۔<sup>69</sup>

## نہاکر راجپوت

نہاکر راجپوت بھی میاں راجپتوں کی طرح ذوگروں کی شاخ بھی جاتی ہے اور ذوگروں کے متعلق ہم بیان کر آئے ہیں کہ ان کا تعلق چوہان راجپتوں سے ہے۔<sup>70</sup>

## جموال

چوہان، ذوگرہ، منہاس اور جموں یہ تمام راجپوت تباہیں آپس میں بھائی ہیں۔ اور ان کا نسبی تعلق رام چدر جی کے بیٹے کشن سے ہے۔ جموں خاندان کی اصل کے متعلق بیان کیا جاتا ہے کہ زمانہ قدیم میں چوہان ابودھیا کے حکمران تھے۔ راجہ ابودھیا کا ایک بھائی جس کا نام اُنہیں بین بتایا جاتا ہے، راج پاٹ اور شاہی آساکشیں ترک کر کے جوگی بن گیا اور اس نے اپنا نام بھی اُنہیں گر رکھ لیا۔ یہ اُنہیں گر کی علاقوں کا سفر کرتا اور کانگڑہ سے ہوتا ہوا جموں کے علاقہ کھٹوڑہ میں آنکھا۔ یہاں آکر اس نے میاں کیا کہ اس علاقے میں کوئی محکم حکومت نہیں ہے اور طوائف الملکی کا دور ہو رہا ہے۔ یہ دیکھ کر اسے پھر سے پوشش کا شوق پیدا ہوا اور اس نے یہاں کے چھ نسلوں پر قبضہ کر کے ایک چھوٹی سے نئی ریاست بنالی۔ اس کی اولاد پشت در پشت اس

میاں راجپوت کشمیر کے علاوہ ہنگام میں بھی آباد ہیں۔ خصوصاً لاہور میں ان کے بے شمار خاندان آباد ہیں جو سماں لحاظ سے یہاں نہیاں دیشیت کے حامل ہیں۔

منہاس قوم کا تعلق چونکہ راجپوتوں کی اُنی کل شاخ چوہان سے ہے لہذا ان کی  
ہنس بعید کی وہی تاریخ ہے جو چوہان راجپوتوں کی ہے۔ یہ قوم ماضی میں جموں و کشمیر  
کے کئی علاقوں پر صدیوں تک حکمران رہی ہے۔ منہاس درحقیقت راجپوتوں کے جموال  
خاندان ہی کی ایک شاخ ہیں۔ گویا نسل کے اعتبار سے جموال اور منہاس ایک ہی  
شخص کی اولاد ہیں۔ اب یہ سوال کہ منہاس قوم جموال سے کب اور کیسے علیحدہ ہوئی  
بے حد اہم ہے اس ضمن میں مختلف روایات کے ہوتے ہیں ان کا ب  
باب یہ ہے کہ منہاس قوم راجہ جوگ راج نامی کی اولاد ہے جو راجہ جاہبو لوچن بانی  
شہر جموں (جس کا تذکرہ ہم جموال قوم کے ذیل میں کر آئے ہیں) کی ۶۲ دیس یا ۵۸ دیس  
پشت میں سے تھا۔ اس راجہ جوگ راج کے دو بیٹے تھے۔ بڑے بیٹے کا نام جو باب کا  
جانشین بھی تھا ملن ہنس یا من ہنس تھا جبکہ چھوٹے بیٹے کا نام سورج ہنس تھا۔ راج  
جوگ راج نے اپنی جاگیر اپنے ان دونوں بیٹوں کو الگ الگ پہنچ دی تھی۔ اس کے  
بڑے بیٹے ملن ہنس یا من ہنس کو باب کی دراثت میں سے جو جاگیر ملی تھی اس کی  
اولادوں نے اس پر کھیتی باڑی شروع کر دی۔ ایک روایت کے مطابق جموال چونکہ شاہی  
خاندان تھا لہذا اس میں کھیتی باڑی کے پیشہ کو معیوب سمجھا جاتا تھا۔ چنانچہ جب من  
ہنس کی اولادوں نے کھیتی باڑی شروع کی تو جموال قوم نے انہیں اپنی برادری سے باہر  
نکال دیا جس کی وجہ سے منہاس (یعنی منہا کئے گئے یا نکالے گئے) مشہور ہو گئے۔

لیکن یہ روایت صحت کے اعتبار سے قطعاً غلط ہے۔ منہاس قوم کو منہاس  
اس کے جد امجد "من ہنس" کے نام سے کہا جاتا ہے۔ لفظ "من ہنس" کثرت  
استعمال سے "منہاس" بن گیا ہے۔ اس بات کا بہ سے بڑا ثبوت یہ ہے کہ منہاس  
قوم کے اجداد ماضی قریب تک کشمیر کے کئی علاقوں پر حکمران رہے ہیں۔ اگر اس قوم  
نے ابتداء ہی سے پیشہ کاشتکاری شروع کر دیا تھا تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ قوم  
انیسویں صدی عیسوی کے وسط تک جموں و کشمیر میں کیونکر حکمران رہی ہے اور حکمرانی  
کے دور میں انہیں کھیتی باڑی کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ ان کا غالباً آخری قریب تراوا  
ہمارا جوں و کشمیر ہری ٹنگے تھا۔

منہاس قوم کے جد امجد ملن ہنس یا من ہنس کا زمانہ ۳۰۰ بھری پہنچ

ریاست پر حکومت کرتی رہی۔ اس کی چھٹی پشت میں سے اُنی گر دوم پیدا ہوا۔ اس  
اُنی گر دوم کے اخبارہ میں تھے جن کے ہاموں کے آخر میں لوچن کا لفظ آتا تھا ان میں  
سب سے بڑا یعنی ماہلوچن تھا جو باب کے بعد اس کا جانشین ہوا۔ اس نے دریائے قوی  
کے کنارے ایک قلعہ اور شر آباد کیا جس کا نام ماہلوچن رکھا۔ ماہلوچن راجہ پنجاب کے  
ساتھ ایک لڑائی میں مارا گیا تو اس کا چھوتا بھائی جاہبو لوچن نامی تخت نشین ہوا۔ چنانچہ  
اسی جاہبو لوچن نے جموں کا شر اپنے نام کی نسبت سے آباد کیا۔ جاہبو لوچن کی اولادوں  
کا تعلق چونکہ شاہی گھرانے سے تھا لہذا وہ بھی اپنے باب کی نسبت سے جموال  
کملائیں۔ جموال قوم کے متعلق ایک خیال یہ بھی ہے کہ کشمیر و جموں میں آباد ہونے  
سے قبل وہ سیالکوٹ میں آباد رہے ہیں تاہم دوسرا خیال یہ ہے کہ یہ لوگ پہلے کشمیر  
میں آباد ہوئے اور وہاں سے بعد میں سیالکوٹ آئے۔ جموال راجپوتوں میں اخبار ہویں  
حدی عیسوی کے اوآخر میں ان کا ایک راجہ رنجیت دیو بڑا نامور گزر رہے۔ یہ وہ دور تھا  
جب سکھ قوم طاقت پکڑ رہی تھی چنانچہ اس راجہ کو سکھوں سے پے درپے جنگیں لڑنا  
پڑیں۔ یہ کافی عرصہ تک سکھوں کا مقابلہ بڑی ولیری و پامروی سے کرتا رہا۔ تاہم بعد  
میں اس کا اپنا بیٹا برج رام دیو سکھوں سے مل گیا۔ چونکہ اپنے اس بیٹے کو راجہ رنجیت  
دیو نے جائیداد سے عاق کر دیا تھا لہذا اس نے اپنے باب کے مقابلے میں سکھوں سے مدد  
و امداد طلب کی۔ جس کی بنا پر جموال راجپوتوں سکھوں کے مقابلے میں پہا ہو گئے  
اور انہوں نے سالانہ خراج دینا منظور کر لیا تھا۔ ۷۱۔

## منہاس

منہاس راجپوتوں کی ایک عظیم شاخ کا نام ہے۔ یہ قوم پنجاب کے کم و بیش  
تمام اضلاع میں آباد ہے۔ منہاس سب سے زیادہ ضلع جلم اور اس کے نواح میں آباد  
ہیں۔ دوسرے نمبر پر راولپنڈی کے ضلع میں آباد ہیں جبکہ آبادی کے لحاظ سے تیرے  
نمبر پر سیالکوٹ میں رہتے ہیں۔ ان اضلاع کے علاوہ یہ لوگ لاہور، گوجرانوالہ، گجرات،  
شکرپورہ، سرگودھا، شاہ پور، ملکن اور مظفر گڑھ کے علاوہ ذیرہ اسماعیل خان، ہنوں اور  
حرارہ میں بھی آباد ہیں۔

۳۵۷ء تک جاتا ہے۔ گویا دت کے لحاظ سے یہ راجپوتون کی بیٹے حد قدم قوم ہے۔  
مناس قوم کے اب بھی جہوں و کشمیر کے علاقوں میں کافی خاندان آباد ہیں۔  
سیالکوٹ کے مناس راجپوت، راجہ چک دیو کی اولاد ہیں۔ راجہ چک دیو کے

دوسرے بیٹے رام دیو کے سنگھار دیو اور بھوئے ان دونوں کی اولادیں سیالکوٹ  
میں آباد ہیں۔ بھر صورت مناس قوم کے سات خاندان مشور ہیں اور پنجاب میں جتنے  
بھی مناس آباد ہیں انہیں سات خاندانوں میں سے لکھا ہیں۔ مناسوں کے سات  
خاندانوں کی تفصیل حسب ذیل ہے ۷۲۔

### (۱) مناس جسرو ٹیہ

پہلے پہل یہ خاندان جموں سے الگ ہو کر کشمیر میں موضع ماتی تھصیل سولی  
میں آباد ہوا۔

### (۲) براہ راست ملن ھنس کی اولاد

پہلے پہل یہ خاندان کشمیر میں چڑاڑ، بھت اور پر گوال کے معتملات پر آباد ہوا۔  
(۳) خاندان راجہ سنگرام دیو

پہلے پہل یہ خاندان کشمیر اور گوراپور میں آباد ہوا۔

### (۴) خاندان راجہ چک دیو

یہ خاندان راجہ چک دیو کے دوسرے فرزند رام دیو سے نکلا ہے۔ رام دیو کے  
دو بیٹے سنگھار دیو اور بھوئے۔ ان دونوں کی اولادیں سیالکوٹ، گوراپور اور ہوشیار پور  
میں آباد ہوئیں۔ اس خاندان کو مہنہ کا لقب بھی دیا جاتا ہے۔

### (۵) راجہ برج دیو کے بیٹے المل دیو کا خاندان

یہ خاندان راجہ برج دیو کے دوسرے بیٹے المل دیو کی نسل سے ہے اور پہلے

پہل موضع سبل پور میں آباد ہوا تھا۔

### (۶) سیدو اور جنکھر دیو کے خاندان

راجہ برج دیو کے بیٹے راجہ نر سنگھ دیو کے تین بیٹے تھے جن میں سے ایک  
بیٹا راجہ ارجن دیو تو راج پاٹ کا مالک بنا جبکہ دوسرے دو بھائی جن کے نام سیدو اور  
جنکھر دیو تھے ایک مناس خاندان کے پانی بنے ان کی اولادیں مواضعات سم توپ،  
جہڑاہ اور سوبائیج میں آباد ہوئیں۔

### (۷) حکمان دیو کا خاندان

مناس راجپوتون کا یہ خاندان حکمان دیو کلیان دیو کی اولادوں پر مشتمل ہے جو  
راجہ مالدیو کا چھوٹا بھائی تھا۔ راجہ مالدیو کی وفات ۱۵۵۸ء کے لگ بھگ ہوئی۔ یہ خاندان  
پہلے پہل کشمیر کے علاقہ بلاوڑہ چندر کوٹ، عاقل پور اور کاسٹی گڑھ وغیرہ میں آباد ہوا۔  
جوں کا مشور راجہ عیاں ب دیو یا عجب دیو اسی خاندان کا چشم و چراغ تھا۔

مناسوں کے متذکرہ بلاستوں خاندان ابتداء میں زیادہ تر کشمیر میں آباد ہوئے  
تھے لہذا یہ بات صحیح حد تک درست ہے کہ یہ لوگ کشمیر سے پنجاب کی طرف نقل  
مکلن کر کے آئے ہوئے۔ گویا پنجاب میں آباد تمام مناس خاندان انہیں سات خاندانوں  
کے ایکو اضافہ ہیں۔ اب بھی جہوں و کشمیر میں مناس قوم کی کئی گز خیال ملتی ہیں ۷۳

### جرال

جرال قوم کا تعلق اگنی کل راجپوت خاندان سے ہے۔ یہ قوم راجوری (کشمیر) میں  
صدیوں تک آزاد و خود مختار حکمران رہی ہے۔ ان کے جد امجد کا نام راجہ جیس راؤ تھا  
جاتا ہے۔ گویا جیس راؤ سے جرال کا لفظ ماخوذ ہے۔ راجہ جیس راؤ کے متعلق روایت  
ہے کہ وہ راجہ نکھہ کی اولادوں میں سے تھا۔ راجہ نکھہ مشور پانڈو راجہ  
پر تھکت کی اولادوں میں سے تھا۔ راجہ پر تھکت نے تیکسا و لاہور پر بھی حکمرانی کی

ہے۔ یہ راجہ ارجمن کا پوتا تھا۔ جرال قوم کے جد امجد جیسراؤ کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ راجہ نکہہ (والنی کلانور) کی آٹھویں پشت میں سے تھا۔ ایک روایت یہ بھی بیان کی جاتی ہے کہ جرال خاندان جرنائی راجپوت کی اولاد ہے جو رانا بھیٹ کے اخبارہ راجپوتوں میں سے ایک تھا۔ ہر کیف راجہ جیسراؤ کی پانچویں پشت میں سے ایک شخص راجہ صاحب سینہ نے سب سے پہلے اسلام قبول کیا تھا۔ یہ ۵۵۷۶ھ بمقابلہ ۱۷۹۴ء کا واقعہ ہے۔ یہ دور شہاب الدین غوری کا تھا اور غالباً اس شخص نے شہاب الدین ہی کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ صاحب سینہ کے ہمراہ اس کے ایک بیٹے نیل سینہ نے بھی اسلام قبول کر لیا تھا اور شہاب الدین غوری نے صاحب سینہ کا اسلامی نام شیراںگن خان جنکہ نیل سینہ کا نور الدین خان رکھا تھا۔ اسی نور الدین خان نے ۱۱۹۳ء میں راجوری میں پال خاندان کے ایک حکمران راجہ امنا پال کو لکھت دے کر راجوری پر قبضہ کیا تھا اور اس کے بعد نور الدین کی اولاد میں کم و بیش سات صدیوں تک متواتر راجوری کی حکمران رہیں۔ جرالوں کے اس خاندان کی حکومت کا خاتمہ ہمارا جہ گلاب سنگھ والنی کشمیر کے دور میں ہوا۔

جرال خاندان وزیر آباد ضلع گوجرانوالہ میں بھی آباد ہے۔ اس کے کچھ خاندان ضلع کانگڑہ (ہندوستان) میں آباد ہیں۔ جنکہ کئی خاندان پونچھ و جموں و کشمیر میں بھی آباد ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ سلمیریہ خاندان قبل از تاریخ سے خط پنجاب میں آباد چلا آ رہا ہے۔ کئی روایات ہمیں بتاتی ہیں کہ اس خاندان کے جد امجد کا نام راجہ سہیگل تھا راجہ سہیگل کا دور تو نامعلوم ہے تاہم کہا جاتا ہے کہ یہ ہندوستان کے قبل از مسیح کے مشہور راجہ چندر گپت کی اولادوں میں سے تھا۔ اس لحاظ سے دیکھا جائے تو سلمیریہ خاندان کی تاریخ بے حد درخشان نظر آتی ہے اور یوں لگتا ہے کہ اس خاندان کے لوگوں نے پنجاب پر ہزار سال سے بھی زیادہ عرصہ تک حکمرانی کی ہے۔

بیان کیا جاتا ہے کہ ان کا ایک بزرگ، سلطان محمد آف وکن کافوجی کہنہ ہے تھا جسے سلطان موصوف نے ایک بڑی فوج دے کر سیالکوٹ میں "شوجا" اور کھوکھر اقوام کی شورش رفع کرنے کے لئے بھیجا تھا۔ اس نے ان اقوام کو زیر کیا اور پھر یہیں مستقل طور پر آباد ہو گیا۔ اس کے ایماء و اخلاف اب بھی سیالکوٹ ضلع کے ستری سوں میں آباد چلے آ رہے ہیں۔ سلمیریہ قوم کے لوگ سلطان بیلوں لووہی کے دور میں دولتِ اسلام سے مالا مال ہوئے۔ سیالکوٹ کی سلمیریہ قوم کے راجپوتوں میں سے کئی عائد اتوں

کے وہ راجہ نکہہ (والنی کلانور) کی آٹھویں پشت میں سے تھا۔ ایک روایت یہ بھی بیان کی جاتی ہے کہ جرال خاندان جرنائی راجپوت کی اولاد ہے جو رانا بھیٹ کے اخبارہ راجہ صاحب سینہ نے سب سے پہلے اسلام قبول کیا تھا۔ یہ ۵۵۷۶ھ بمقابلہ ۱۷۹۴ء کا ہاتھ پر اسلام قبول کیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ صاحب سینہ کے ہمراہ اس کے ایک بیٹے نیل سینہ نے بھی اسلام قبول کر لیا تھا اور شہاب الدین غوری نے صاحب سینہ کا اسلامی نام شیراںگن خان جنکہ نیل سینہ کا نور الدین خان رکھا تھا۔ اسی نور الدین خان نے ۱۱۹۳ء میں راجوری میں پال خاندان کے ایک حکمران راجہ امنا پال کو لکھت دے کر راجوری پر قبضہ کیا تھا اور اس کے بعد نور الدین کی اولاد میں کم و بیش سات صدیوں تک متواتر راجوری کی حکمران رہیں۔ جرالوں کے اس خاندان کی حکومت کا خاتمہ ہمارا جہ گلاب سنگھ والنی کشمیر کے دور میں ہوا۔

جرال خاندان وزیر آباد ضلع گوجرانوالہ میں بھی آباد ہے۔ اس کے کچھ خاندان ضلع کانگڑہ (ہندوستان) میں آباد ہیں۔ جنکہ کئی خاندان پونچھ و جموں و کشمیر میں بھی آباد ہیں۔

کئی جرال خاندان اپنے آپ کو مرزا بھی کہلاتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ مرزا کا خطاب اس قوم کے اجداد کو مغل شہنشاہ اکبر نے دیا تھا۔ ۷۴

سلمیریہ

پنجاب میں سلمیریہ راجپوتوں کا اصل مرکز ضلع سیالکوٹ کا علاقہ رہا ہے۔ سیالکوٹ میں ان کی بے شمار گڑھیاں و گاؤں آباد ہیں اور یہ لوگ یہاں کی آبادی کا خاطر خواہ حصہ سمجھے جاتے ہیں۔ اس قوم کے بے شمار خاندان ضلع لاہور میں بھی آباد ہیں۔ اس کے علاوہ ان کے اکاڈ کا خاندان گوجرانوالہ، راولپنڈی، جملم، گجرات، سرگودھا، شاہ پور، ملتان اور مظفر گڑھ کے اخلاقی میں بھی آباد ہیں۔ پنجاب کے علاوہ ان کے کئی عائد اتوں

نے ماضی میں منہاس اور بھٹی راجپوت ہونے کے دعوے کے ہیں لیکن یہ سب غلط ہیں۔ گورداسپور (انڈیا) کے کئی سامنہ راجپوت آج بھی اپنے آپ کو پاگزی راجپوت توں کی ایک شاخ بتاتے ہیں لیکن حقیقت یہ ہے جو ہم نے درج کر دی ہے۔ ان کا تعلق قبائل از تاریخ کے مشهور ہندی فرمانروں اچندر گپت کی نسل سے ہے۔ وہی اچندر گپت جس نے سکندر اعظم کے گورنر سیلوس کو نکلت دی تھی اور اس کی بیٹی بیاہ لایا تھا۔ یونتوں کو اس علاقے سے اسی نے نکلا تھا۔ بذاتِ خود اچندر گپت اور مشهور راجہ سہیگل کا تعلق بلاشبہ راجپوت کے سورج بخشی خاندان سے رہا ہوگا۔ اور غالب امکان ہے کہ وہ سورج بنشیوں کی چوبان شاخ کا مغل سربراہ تھا۔ 75۔

کچھی

ایک اور روایت اس قوم کی مغربی چنگاپ میں آباد کاری کے متعلق یہ بھی ملتی ہے کہ مثل دور حکومت میں ان کے دو سردار حسین خان اور حاجی فتح خان پہلے پہلے اس علاقہ میں آئے تھے۔ یہ دونوں سردار آپس میں سے بھائی تھے اور مثل فوج کے عہدیدار بھی تھے۔ ان دونوں بھائیوں کو کسی مثل حکمران نے مغربی چنگاپ میں بلوجوں کی سرکوبی کے لئے روانہ کیا تھا۔ ان دونوں نے بلوجوں کو نکلت دی اور پھر یہیں آباد ہو گئے۔ بہر کیف یہ واقعہ تاریخ کی کسی کتاب میں ہمیں نہیں ملتا۔ ممکن ہے ان کے دو سرداروں یہاں اور واداں نے مثل دور میں اسلام قبول کیا ہو اور ان کے اسلامی نام حسین خان اور فتح خان رکھے گئے ہوں؟

سکھوں کے دور میں کچھی قوم کی سکھوں سے لاالی مشہور ہے۔ انہوں نے سکھوں کے سردار گنڈا سنگھ اور جھنڈا سنگھ کا بڑی پامردی سے مقابلہ کیا تھا۔ یہ الگ بات کہ اس جنگ میں انہیں بے حد جانی نقصان اٹھانا پڑا تھا۔ کچھی قوم اب بھی میلسی اور جھنگ اور لاہور کے اضلاع میں بھی یہ کافی تعداد میں آباد ہیں۔ خاندان گورجنوالہ، شاہ پور، سرگودھا اور بہاولپور کے اضلاع میں آباد ہیں۔ خاندان گورجنوالہ، شاہ پور، سرگودھا اور بہاولپور کے اضلاع میں آباد ہیں۔ علاوہ ازیں ان کے خاندان ضلع جملہ، گجرات اور مظفر گڑھ میں بھی پائے جاتے ہیں۔ چنگاپ کے علاوہ یہ لوگ ڈیرہ اسماعیل خان اور ڈیرہ غازی خان میں بھی آباد ہیں۔

حسب و نسب کے لحاظ سے کچھی راجپوت ہیں۔ ان کے جد احمد کا نام کچھی یا کچھی خان بتایا جاتا ہے۔ یہ شخص اجمیر کا حاکم تھا اور دربار دہلی میں بھی اس کی رسائی ہو گئی تھی اس کی اولادیں بھی بکھر گئیں۔ تاہم مثل حکمرانوں کے دور میں کچھی کی اولادوں میں سے دو شخص جن کے نام یہاں اور واداں بتائے جاتے ہیں نقلِ مکانی کر کے مدن میں وارد ہوئے۔ یہ دونوں یعنی یہاں اور واداں آپس میں سے بھائی تھے۔ ملکان کے علاقہ میں آگر یہاں نے فدہ گاؤں آباد کیا جبکہ واداں نے شیر گڑھ کی بنیاد ڈالی۔ اس علاقہ میں اس قوم نے جو یہ قوم کے ساتھ جنگ بھی کی تھی۔ اس دور میں ان کے سرداروں کے نام لوٹا کچھی، ہنی دلیل خان اور علی خان تھے۔ کچھی قوم میں ان تینوں سرداروں کے نام آج بھی عزت و احترام سے لئے جاتے ہیں۔

## گوندل

گوندل قوم چنگاپ کے تقریباً تمام اضلاع میں آباد ہے۔ ان کے کئی خاندان ڈالے

پیش سترہ گاؤں ملتے ہیں۔ یہ قوم چونکہ زیادہ تر پیشہ کاشکاری سے وابستہ ہے لہذا مقامی لوگ انہیں جاٹ کرتے ہیں۔ لیکن اس قوم کا نسلی تعلق چوہان راجپوتوں سے ہے اور نظام سے اس لحاظ سے یہ بھی آئندی کل ہیں۔

ظاہر ہے اس کا دعہ یہ ہے کہ اس میں یہ سیاستیں ہیں۔  
چوبان راجپوتوں کی طرح اس قوم کا بھی قدم وطن دہلی تھا اور دہلی یہ لوگ  
اپنے چوبان بھائی بندوں کے ساتھ مت مدید تک حکمرانی کرتے رہے اور جب سلطان  
شہاب الدین غوری کے ہاتھوں ان کے آخری حکمران رائے پتھورا نے خلقت کھائی تو  
یہ لوگ دہلی سے نقل مکانی کر کے گرد و نواح کے علاقوں میں منتشر ہو گئے اسی دور میں  
چوبان راجپوتوں کی یہ شاخ ناگری بھی مشرقی پنجاب میں داخل ہوئی اور سیالکوٹ میں آگر  
آباد ہو گئی۔ ان کی باقی ماندہ تاریخ وہی ہے جو چوبان کے ذیل میں بیان کی جا چکی ہے 78

پہلی

پنجیال خاندان اندیا میں کانگڑہ جالندھر اور ہوشیار پور کے علاقوں میں آباد ہے۔  
جگہ یہ لوگ راولپنڈی کے ضلع میں بھی پائے جاتے ہیں۔ یہ گوندل راجپوت کی ایک  
چھوٹی و زیلی شاخ ہیں لہذا ان کی تاریخ بھی کم و بیش وہی ہے جو گوندل اور چوبان  
راجپوتوں کے عنوان سے بیان کی جا سکتی ہے ۔ 79

بامروں

مجرات میں باہر وال راجپوت ایک قوم آباد ہے۔ اس کا تعلق چوہان راجپوتوں کے خاندان سے ہے۔ اس قوم کے نام ”باہر وال“ کی وجہ تسلیم یہ بیان کی جاتی ہے کہ چوہان راجپوت فیملی کے ایک چشم و چراغ میرتھ نائی کے چار بیٹے تھے جن کے نام ہاتھ، بریوا، کھڑوالہ اور کانو تھے۔ یہ تمام غیر مسلم تھے۔ ان میں سے سورخ الذکر یعنی کانو مسلمان ہو گیا جس کی وجہ سے تمام بھائی اس کے مقابل ہو گئے اس کے ساتھ معاشری مقاطع کر لیا اور اسے اپنی قوم سے نکال باہر کیا۔ اسی وجہ سے سسی کانو اور اسکی اولادیں ”باہر وال“ یعنی (ذات برادری سے) باہر نکالے گئے مشہور ہو گئیں۔ یہ غالباً محمود غزنوی

جلاتِ ذیح بن اور ہنوں میں بھی آباد ہیں۔ سب سے زیادہ سُکھرات میں آباد ہیں، دوسرے نمبر پر شاہ پور و سرگودھا کے اضلاع میں آباد ہیں۔ جہلم، کوچرانوالہ اور جھنگ میں بھی ان کی کافی گڑھیاں ملتی ہیں۔ سیالکوٹ میں بھی ان کی آبادی خاطر خواہ ہے۔ جبکہ سُکھرات میں وڈا تجھ جانوں کے بعد آبادی کے لحاظ سے دوسرا نمبر گوندل قوم کے آباد کاروں کا ہے۔ ان کا مرکز شروع سے ہی شاہ پور، سرگودھا اور سُکھرات کے درمیان دریائے جہلم و چناب کی درمیانی پئی رہا ہے۔ اس علاقے کو ماضی میں گوندل پار کما جاتا تھا۔ یہ لوگ کانگڑہ اور ہوشیار پور (انڈیا) میں بھی کافی تعداد میں آباد رہتے ہیں۔

گوندل اپنا شجوہ نسب چوہاں راجپوتوں سے ملتے ہیں۔ مژرا ینڈر سن کا خیال ہے کہ یہ لوگ غالباً برہمنوں کی ایک شاخ گوترا سے تعلق رکھتے ہیں۔ تاہم مژرا ینڈر سن کے اس خیال کی تائید کسی اور سورخ نے نہیں کی۔ جمال سک برہمنوں کی گوترا شاخ کا تعلق ہے تو معلوم نہیں یہ شاخ مژرا ینڈر سن نے کمبل سے نکلی ہے؟ ہندی برہمنوں کی گوتول میں اس کا کمیں بھی ذکر نہیں ملتا۔ کویا مژرا ینڈر سن اپنے اس خیال میں اکیلے ہیں۔ کانگڑہ (انڈیا) کے کئی گوندل اپنا حسب و نسب راجپوتوں کی ایک اور گوت تھیں۔ گوندل اپنا شاخ ہے۔ گوندل قوم کی اپنی روایت کے مطابق ان کا جد امجد نو شہر سے آگر پاک ہن شریف کے جنوب میں آباد ہوا تھا اور ازاں بعد اس نے یا با فرید تجھ شکر کے ہاتھ پر اسلام قبول کر لیا تھا۔ سُکھرات شاہ پور اور سرگودھا کے علاقے میں یہ لوگ غالباً چودھویں صدی عیسوی کے اوائل میں آباد ہوئے تھے۔ یہاں پر مقامی ہوئے سے پہلے یہ لوگ خانہ بدوض تھے اور مال مویشی ان کی کل کائنات تھی۔ اب بھی یہ لوگ گاؤں کو ڈھوک کرتے ہیں جس کا مطلب مویشیوں کے باندھنے کی جگہ ہے۔ ۷۷

ناکری قوم زیادہ تر سیالکوٹ کے علاقہ میں آباد ہے۔ بھل اس قوم کے کم و

کے دور کا واقعہ ہے۔ چنانچہ اپنی ذات ہرادری کی پروادہ کے بغیر یہ نو مسلم کانو اپنے اصلی علاقے سے نقل مکانی کر کے سُجرات میں آگر آباد ہو گیا۔ مسی کانو کی اس نقل مکانی کو از روئے اسلام باشہ بھرت کا درجہ حاصل ہے۔ اس لئے کہ اس نے یہ نقل مکانی خدا کی راہ میں کی تھی۔ سُجرات میں ہاہر وال ایک موضع بھی اس قوم کے نام سے آباد ہے جو غالباً اس قوم کے اسلاف نے آباد کیا تھا۔<sup>80</sup>

راپنڈی میں بھی اس خاندان کے باقیات آباد ہیں۔<sup>82</sup>

### ڈھینٹہ

ڈھینٹہ منہاس راجپوتوں کی ایک ذیلی گوت ہے جو سُجرات کے ضلع میں آباد ہے۔ ان کے مورث اعلیٰ کا نام ڈھینٹہ بتایا جاتا ہے۔ ان کا مورث اعلیٰ مسی ڈھینٹہ ہے۔ ان کے مورث اعلیٰ کا نام ڈھینٹہ بتایا جاتا ہے۔ ان کے مورث اعلیٰ میں آباد ہے۔ چنانچہ ڈھینٹہ ہندوستان سے پنجاب میں معلوم دور میں آیا تھا۔ پنجاب سے وہ جموں کے علاقے میں نقل مکانی کر گیا تھا۔ جموں سے اس خاندان کے کچھ لوگ تو بعد میں نقل مکانی کر کے ہزارہ ضلع میں اور کچھ سُجرات کے ضلع میں آباد ہو گئے تھے۔ ضلع ہزارہ میں ایک گاؤں میں آباد ہے۔ اس قوم کے مورث اعلیٰ کا نام چھینڈر تھا۔ اس چھینڈر کی اولادوں میں سے کوئی شخص سُجرات کے علاقے میں آیا تھا جس کی ایک موضع بھی اسی قوم کے نام سے آباد ہے۔ یہ لوگ موضع فتح پور، لگ اور نند وال میں بھی آباد ہیں۔<sup>83</sup>

### چھینڈر

چھینڈر چوبہن راجپوتوں کی ایک چھوٹی سی ذیلی شاخ ہے جو سُجرات کے ضلع میں آباد ہے۔ اس قوم کے مورث اعلیٰ کا نام چھینڈر تھا۔ اس چھینڈر کی اولادوں میں سے کوئی شخص سُجرات کے علاقے میں آیا تھا جس کی ایک موضع بھی اسی قوم کے نام سے آباد ہے۔ یہ لوگ موضع فتح پور، لگ اور نند وال میں بھی آباد ہیں۔<sup>81</sup>

### سیہرا سحر

یہ قوم بھی سورج بھی راجپوتوں سے تعلق رکھتی ہے سہرناہی ان کا ایک جدید گزرا ہے۔ ضلع سُجرات و کھاریاں میں اس قوم کے باقیات ملتے ہیں۔ سُجرات میں یہ قوم مختلف ممالک پر آباد ہے۔ اس قوم کے آباد کردہ دو موضع تبی سہرلور یہاں بھی ہیں۔<sup>84</sup>

### سو چوبہن

چوبہن خاندان کی ایک شاخ سو موضع سوری تحصیل کبر والہ میں آباد ہے۔ روایت ہے کہ شاہ الدین غوری کے عمد میں جب ان کے جد امجد رائے پتھورا کو شکست ہوئی تو ان کے خاندان کے ایک بزرگ سو ٹھی نے حضرت خواجہ سیف الدین چشتی اجسیری کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا تھا۔ چنانچہ اس سو کی اولادیں سو چوبہن مشہور ہوئیں۔ اس خاندان میں کئی صوفیاء گزرے ہیں جن میں سے خواجہ اللہ دلوں بمقام شیخ فاضل ضلع خانیوال شیخ ملکہ صاحب تحصیل خانیوال بے حد شریت رکھتے ہیں۔

### چیچی

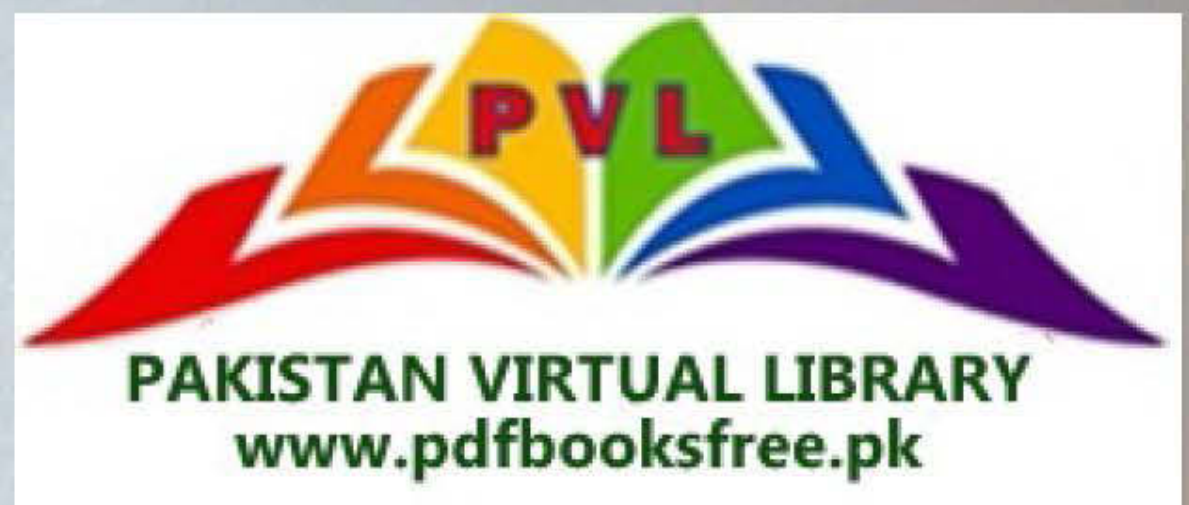
چیچی قوم سورج بھی چوبہن ہے اور ان کا نبی تعلق راجہ جگدرو سے ہے۔ راجہ جگدرو ہی کی اولادوں میں سے ایک شخص کا نام راجہ چیچی تھا اور یہی اس خاندان کا مورث اعلیٰ گزرا ہے۔ راجہ چیچی کی اولادوں میں سے کسی شخص نے سلطان مسعود غزنوی کی فوج میں شرکت کی تھی اور مسلمان ہو گیا تھا۔ اس مسلمان چیچی کی اولاد بعد میں پنجاب کے مختلف علاقوں میں آباد ہو گئی۔ سُجرات میں ان کے نام پر ایک موضع چیچی مشہور ہے۔ ماںی میں اس قوم کا ایک سردار تکمن خان جوانمرد مشہور گزرا ہے جو اپنے علاقہ کا چودھری دوڑیرا بھی تھا۔ اس تکمن خان کے گیارہ بیٹے تھے جو پنجاب اور سرحد کے علاقوں میں آباد ہو گئے تھے۔

چیچی خاندان کی ایک شاخ ڈالگی چیچی ہندوستان میں انہالہ کے قریب بھی آباد ہے۔ جو انہی لوگوں کے بھائی بند ہیں۔ چیچی چونکہ نسل کے اعتبار سے چوبہن میں اس خاندان کے اپنے بھائی بند چوبہنوں سے رشتہ دناتھے بھی رہے ہیں اس خاندان نے ماںی میں کنی نامور لوگ پیدا کئے ہیں۔ غالباً ضلع جلم و

کتنے ہیں کہ یہ موضع اس قوم نے بھی کسی دوسری قوم سے لٹکر حاصل کیا تھا۔ ماضی میں غالباً انگریز دور میں ان کا سردار مسمی گولو گزرہ ہے جو علاقہ کا نبیردار بھی تھا۔ اس کے بعد نبیرداری اس کے جیوں میں ہی رہی۔ بعد میں مسمی غلام فرید بھی نبیردار بن گیا تھا اور یوں نبیرداری کا سلسلہ دونوں خاندانوں میں قائم رہا۔ انگریزوں کے دور میں اس خاندان کے چوبدری امیر خان، چوبدری پسلوان، چودھری اللہ یار، چودھری نذر محمد، چوبدری غلام رسول، چوبدری محمد نواز، چوبدری بہادر اور چوبدری عالم یار وغیرہ نمایاں سردار تھے۔ 85



## پنوار آگنی کل--راجہ

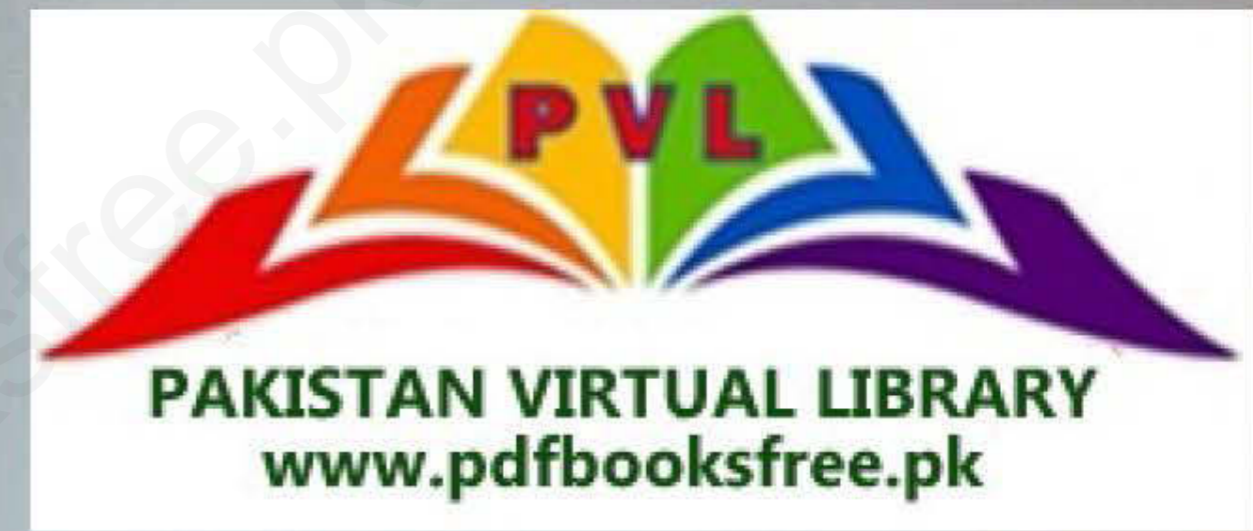


## پنوار

پنوار، پوار یا پرمار اُجتی کل راجپتوں کی چار ابتدائی شاخوں میں سے ایک ہے۔ ہندو عقائد کے مطابق چار راجپوت قوموں کے اجداد آگ سے پیدا ہوئے۔ ان چار راجپوت ذائقوں کے نام یونوار، سوچی، پرسار اور پھبان بتائے جاتے ہیں۔ روایت کے مطابق جب کوہ آبو پر عبلوات کرنے والے برہمن متھی پاشندوں کی آئے دن کی سم طریفیوں سے نگ آگئے تو انہوں نے محلوی سے دعا کی کہ وہ اپنیں ان راکشوں کے تم سے نجات دلائے۔ چنانچہ اس غرض کے لئے قربانی کی مقدس آگ روشن کی گئی۔ اس آگ میں سے سب سے پہلے جو شخص نمودار ہوا اس کے ہاتھ میں نیزہ تھا اور زبان پر مار مار کا جھلی نعرو تک چنانچہ اس نوجوان کی نولادیں پرمار کلائیں۔ پنوار یا پوار اسی لفظ پرمار سے لگتے ہیں۔ اس نوجوان پرمار کو حکومت کے لئے آبو اور اوسمیں کا علاقہ دیا گیا۔ اس پرمار کی یہی کاہم ساچھہ مانا تھا جسے بعد میں دیوبی کا دور جہ دیا گیا۔ یہ راجپتوں کی پنوار شاخ مدت و راز تک اوسمیں و مالوہ پر حکمران رہی ہے اور ان کے راجنوں و مصاریجوں کی فہرست بے حد یہی ہے ۶۵۔ ہم ذیل کے صفات میں صرف ان میں سے چند مشور راجنوں کا تذکرہ کریں گے۔

## راجہ گندھرپ

اس راجہ کا دور قبل از سعیج کا ہے۔ غالباً ایک سو سال قبل سعیج میں یہ لوہ جنی و مالوہ پر حکومت کرتا تھا۔ اس نے کم و بیش ۳۵ سال حکومت کی۔ ایک بخلاں نہ اڑے کے مطابق اس راجہ کا دور ۷۰ قبل سعیج سے ۷۵ قبل سعیج تک کا ہتا ہے۔ یہ راجہ اپنے باپ اندر کے بعد والی تخت پنا تھا راجہ اندر کے متعلق ایک روایت ہے کہ توکار سعیج میں یہ ملتی ہے کہ وہ کسی یہ دعا کے نتیجے میں انسان کے روپ میں دنیا میں کیا تھا اور مدت سراپ نہ ہوئے پر زندہ انجالیا میا تھا ۶۷۔ ممکن ہے اس کے برعینے اور جانشیں راجہ گندھرپ نے ہی اسے تک و تخت بلد حاصل کرنے کے لئے میں تھیں کرواریا ہو اور اس کے زندہ انجائے جانے کا یہ قصہ سارا ہو ج رعلیا میں مشور کر رہا ہو۔



راجہ گندھرپ کو ہندو روایات اور یادیوتا کے روپ میں بھی پیش کرتی ہیں۔ اس راجہ کے دو چھوٹے بھائی بھی تھے۔ بھلے کا نام راجہ بھرتری تھا جبکہ چھوٹے کا نام راجہ بکرمجیت تھا راجہ گندھرپ کے انعام کے متعلق بھی ہندی روایات سے کچھ پتہ نہیں چلتا کہ کیا ہوا؟ امکان غالب ہے کہ اسے تاج و تخت کے حصول کے لئے بھلے بھائی راجہ بھرتری نے قتل کروادیا تھا۔

### راجہ بھرتری

ہندوؤں کی ان روایات سے اندازہ ہوتا ہے کہ راجہ گندھرپ اپنے باپ کو قتل کر کے بادشاہ بنا تھا اور راجہ بھرتری اپنے بھائی گندھرپ کو فنا کے گھاٹ اتار کر راجہ بنتا۔ اب راجہ بھرتری کو اپنے چھوٹے بھائی بکرمجیت سے بھی یہی خطرہ تھا تاہم اس سے پہلے کہ راجہ بھرتری اپنے چھوٹے بھائی بکرمجیت کو قتل کرواتا بکرمجیت نے اس خطرے کو بھانتپ لیا۔ چنانچہ اپنی وضع قطع سادھوؤں جیسی بنالی اور اس دور کے مشور و معروف جوگی گورو گورکھ ناتھ کا چیلا بن گیا۔ لیکن راجہ بھرتری اسے کب معاف کرنے والا تھا۔ چنانچہ اس نے اس جوگی (بکرمجیت) کو گرفتار کر کے قید میں ڈال دیا۔ تاہم راجہ بکرمجیت کے مقدر میں چونکہ حکمرانی لکھ دی گئی تھی لہذا ناگرانی ایک ایسا واقعہ ظمور پذیر ہوا جس سے بکرمجیت بغیر کسی تگ و دو اور مشکلات کے راجہ بن گیا۔

روایت ہے کہ راجہ بھرتری کی اگرچہ بے شمار خوبصورت رانیاں تھیں لیکن اس سب سے بڑی رانی پنگلہ سے بے حد محبت تھی۔ رانی پنگلہ بھی راجہ کو دل و جان سے چاہتی تھی۔ ایک بار راجہ بھرتری شکار کی غرض سے جنگل میں جارہا تھا کہ اس نے دیکھا کہ کچھ لوگ جمع ہیں اور ایک مرنے والے شخص کی لاش کو چتا میں جلانے کا بندوبست کر رہے ہیں۔ اس مرنے والے شخص کی یہو بھی بن سنور کر چتا میں جلنے کو تیار تھی ہے۔ جب راجہ بھرتری شکار سے واپسی پر اس راہ سے گزر ا تو کیا دیکھتا ہے کہ تمام لوگ تو چتا میں اس شخص کی لاش جلتی چھوڑ کر جاچکے ہیں جبکہ اس کی بیوی وہاں پیشی ہوئی ہے اور اپنے جسم کا گوشت کاٹ کر چتا میں ڈال رہی ہے۔ راجہ بھرتری اس ناری کی اپنے شوہر سے محبت دیکھ کر بے حد متاثر ہوا اور سوچنے لگا

کہ کیا اس کی رانی پنگلہ بھی اس سے اسی قدر محبت کرتی ہے۔ اپنے محل میں آکر یہی واقعہ اس نے اپنی رانی پنگلہ سے بیان کیا تو رانی پنگلہ نے کہا کہ ”وہ عورت ستی نہیں تھی بلکہ ہبھی تھی“

مطلوب یہ ہے کہ وہ اپنے ہٹ کی پکی تھی۔ راجہ بھرتری نے رانی پنگلہ سے سوال کیا کہ ستی کیا ہوتی ہے؟ تو اس نے جواب دیا کہ اصل ستی وہ عورت ہوتی ہے جو اپنے شوہر کی وفات کا من کر ایک آہ جان سوز بھرے اور مر جائے۔ راجہ بھرتری کو اپنی رانی کی اس بیان کا یقین نہ آیا اور اس نے اس کی آزمائش کرنے کا تیرہ کر لیا۔ چنانچہ ایک بار پھر وہ جنگل میں شکار کے لئے گیا تو ایک سوچے سمجھے مخصوصہ کے تحت اپنے کپڑے اتار کر اور کسی جانور کے خون میں لٹ پت کر کے اپنے نوک کے ہاتھ اپنی رانی کو بھیج دیئے۔ نوک نے یہ بہانہ بنتا کہ راجہ بھرتری کو کوئی جنگلی درندہ کھا گیا ہے اور وہ خود بڑی مشکل سے جان بچا کر یہاں پہنچا ہے۔ یہ سن کر رانی پنگلہ نے واقعی ایک چیز ماری اور فوت ہو گئی۔ جب راجہ بھرتری کو اس واقعہ کا علم ہوا تو وہ ہوش دھواس کھو بیٹھا۔ اور راج پاٹ ترک کر کے گور و گور کھ ناتھ کا چیلا بن گیا۔ چنانچہ راجہ بکرمجیت کو قید سے نکل کر عزت و احترام کے ساتھ تخت پر بٹھا دیا گیا۔ ۸۸

راجہ بھرتری سے پہلے بھی پنوار خاندان کے کئی راجے اور جنین و مالوہ پر حکومت کرچکے تھے۔ ان راجاؤں کے نام اور ان کی مدت سلطنت حسب ذیل بیان کی جاتی ہے۔ یہ فہرست علامہ ابو الفضل نے آئین اکبری میں قلمبند کی ہے۔ ۸۹

- |    |                  |                        |
|----|------------------|------------------------|
| ۱۔ | راجہ آوت پنوار   | ۸۶ سال سات ماہ تین روز |
| ۲۔ | راجہ برہمن       | ۹۰ سال سات ماہ تین روز |
| ۳۔ | راجہ اوت برا     | ۹۰ سال                 |
| ۴۔ | راجہ سدھر و سنگہ | ۸۰ سال                 |
| ۵۔ | راجہ بھر تھ      | ۱۰۰ سال                |

تاہم پنوار راجاؤں نے ایک ہزار سال سے زائد عرصہ تک خصوصاً مالوہ اور اس کے نواحی میں حکومت کی ہے۔

### راجہ بکرمجیت

برادرانہ سلوک کرتا تھا۔ اس کے گھر کا تمام سرمایہ ایک مٹی کے پیالے اور ایک بوریئے پر مشتمل تھا۔ بکرماجیت نے اجین کو آباد کیا اور دھار کے قلعے کو تعمیر کروائے اپنا مسکن بنایا۔ اجین کا مشهور بست خانہ مہاکال بھی اس نے بنوایا تھا اور ان جو گیوں اور بزمیوں کے وظیفے مقرر کئے تھے جو اس بست خانہ میں رہ کر عبادات کرتے تھے وہ اپنے وقت کا بیشتر حصہ اپنی رعایا کے حالات جانتے اور خدا کی عبادات کرنے میں صرف کرتا تھا۔ ہندوستان کے لوگ اس راجہ کے متعلق بہت اچھا عقیدہ رکھتے ہیں اور عجیب و غریب قصے اور افسانے اس کے نام سے منسوب کرتے ہیں۔ (ہندوؤں کے) سال اور میہنون کی ابتداء اس راجہ کی وفات کے دن سے ہوتی ہے۔ اس کتاب (تاریخ فرشتہ) کی تفہیف کے وقت کہ جو مدت بیوی کا ایک ہزار پندرہ سال سال ہے بکرماجیت کی وفات کو ایک ہزار چھ سو تیسٹھ سال گزر چکے ہیں۔ راجہ بکرماجیت ایران کے بادشاہ ارد شیر کا ہم عصر تھا۔ بعضوں کا بیان ہے کہ اس کا اور شاہ پور کا زمانہ ایک تھا۔ بکرماجیت کے آخری زمانہ میں ایک زمیندار نے جس کا نام سال بیان تھا اس پر حملہ کیا جس کے نتیجے میں سال بیان کو فتح حاصل ہو گئی اور بکرماجیت مقتول ہوا۔

ہم نے راجہ بکرماجیت کے واقعات تاریخ فرشتہ سے من و عن نقل کر دئے ہیں۔ فرشتہ کی تحریر سے اندازہ ہوتا ہے کہ بکرماجیت کو راجہ بنانے کے لئے اس دور کی روحلتی قوتوں نے اس کی بھروسہ پشت پناہی کی تھی۔ اس قصہ پر ہم اپنی دوسری کتاب "یہ حقیقت" اور بیٹھ (راجہ سالباہن کی اولادیں) میں بھروسہ کر چکے ہیں۔ یاد رہے کہ سال بیان یا سالباہن بھی قبائل کا جد امجد تھا جس نے سیالکوٹ کی راجدھانی قائم کی تھی۔

## راجہ بھوونج

یہ راجہ جیسا کہ سطور بالا میں بیان ہو چکا ہے راجہ بھوونج کا چھوٹا بھائی تھا۔ بھائی کے ہاتھوں اپنی جان کے خطرہ کو محسوس کر کے سادھوں گیا تھا۔ تاہم جب بھوونج تاریخ و تخت چھوڑ کر بذات خود جو گیا تو اسے حکومت مل گئی۔ تاریخ فرشتہ نے اس راجہ بکرماجیت کے واقعات حسب ذیل پیرایہ میں بیان کئے ہیں 90۔

"بکرماجیت کا تعلق پوار قوم سے تھا۔ وہ طبیعت کا بہت نیک تھا۔ اس کی حقیقت ان قصوں اور روایتوں سے معلوم کی جاسکتی ہے جو ہندوؤں میں کمائنوں کی طرح مشہور ہیں۔ راجہ بکرماجیت ابتدائے جوانی سے کئی سال تک فقیروں کی وضع قطع اختیار کئے انہی کے گروہ میں شامل ہو کر جگہ جگہ کی سیاحت اور طرح طرح کے مشاہدے کرتا رہا۔ جب اس کی عمر پچاس سال کی ہوئی تو اس نے غیبی راہنمائی سے پس گری کے میدان میں قدم رکھا۔ چونکہ خدا کی مرضی اسی میں تھی کہ یہ فقیر ایک بہت بڑا فرماں رو اپنے اور خدا کے بندوں کو ظالم حکمرانوں کے پنجہ ظلم سے آزاد کرائے اس لئے بکرماجیت کو بڑی ترقی حاصل ہوتی گئی۔ یہاں تک کہ کچھ ہی عرصہ میں نسر والہ اور مالوہ اس کے قبضے میں آگئے۔ عنان حکومت سنبھالتے ہی اس راجہ نے عدل و انصاف کو دنیا میں اس طرح پھیلایا اور اپنے احسان کے چڑکے سائے تلے ہر شر اور اہل شر کو اس طرح پناہ دی کہ ظلم اور سفاکی کا کمیں نام و نشان بھی باقی نہ رہا۔ ہندوؤں کا یہ عقیدہ ہے کہ بکرماجیت کی حالت اور اس کا مرتبہ دنیا کے عام انسانوں سے کمیں بلند تھا۔ اس کے عرفان اور روشن ضمیری کے متعلق کہا جاتا ہے کہ جو بات اس کے دل میں ہوتی تھی وہ بغیر کسی کمی یا مشی کے ظاہر ہو جاتی تھی اور ہر اچھا یا براؤ اقتدہ جو رات کو اس کے ملک میں ہوتا تھا اس کی اطلاع اسے دن میں ہو جاتی تھی۔

باوجود فرمانروایوں کے وہ اپنی رعایا کے ساتھ بالکل

سالہاں کے ہاتھوں راجہ بکر ماجیت کی ٹھکت اور قتل کے بعد کما جاتا ہے کہ ایک عرصہ تک مالوہ کا علاقہ بالکل دیران رہا اور وہاں کوئی مضبوط حکومت قائم نہ ہو سکی۔ چنانچہ ایک لمبا عرصہ کے بعد پنوار قوم کے ہی ایک شخص راجہ بھوج نامی نے دہل اقتدار حاصل کیا اور مالوہ کی راجہدھانی کو ازسرنو مضبوط کیا۔ اس راجہ کے متعلق روایات ہیں کہ اپنے جد امجد راجہ بکر ماجیت کی پوری پوری تقدید کرنے کی کوشش کرتا تھا۔ راتوں کو بھیں بدل کر پھر تھا اور فقیروں اور ضرورت مندوں کے حالات سے آگہ ہو کر انکی خبر گیری کرتا تھا۔ وہ ہمیشہ اپنی رعایا کی خوشحالی اور آسودگی کے لئے مصروف عمل رہتا تھا۔ اس نے کئی نئے قبے دشمنی بھی آباد کئے تھے۔ کہتے ہیں کہ کھر کھوں، بیجا نگر اور ہندیہ نامی شراس نے آباد کئے تھے۔ اس راجہ کے متعلق کئی رنگین داستانیں بھی مشہور ہیں یعنی وہ شادیاں رچانے کا بے حد شوقیں تھا اور سال میں دو مرتبہ زبردست جشن منیا کرتا تھا۔ ان جشنوں میں ہندوستان کے ہر کونے سے رقص و سرود کے ماہرین شریک ہوتے تھے۔ ناج گانے اور عیش و نشاط کا یہ عالم متواتر چالیس دن تک جاری رہتا تھا۔ دوران جشن شرکت کرنے والے ہر گروہ اور فرد و بشر کو کھانا، شراب اور پان وغیرہ مفت دیا جاتا تھا اور جشن کے انجام پر ہر شخص کو دس مشقال سونے کے علاوہ غلت بھی دیا جاتا تھا۔ اس راجہ نے مالوہ پر کم و بیش نصف صدی تک حکومت کی۔<sup>91</sup>

## راجہ کرش راج

راجہ کرش راج کی حکومت کا زمان ۸۲۰ء کے لگ بھگ کا ہتایا جاتا ہے۔ اس راجہ نے بھی مالوہ میں ایک بے حد مستحکم و مضبوط سلطنت کی بنیاد ڈالی تھی۔ کما جاتا ہے کہ راجہ کرش راج کی دفات کے بعد اس کی اولادیں چار سو سال تک قتوں و مالوہ پر حکومت کرتی رہیں۔<sup>92</sup>

## راجہ اپل راج

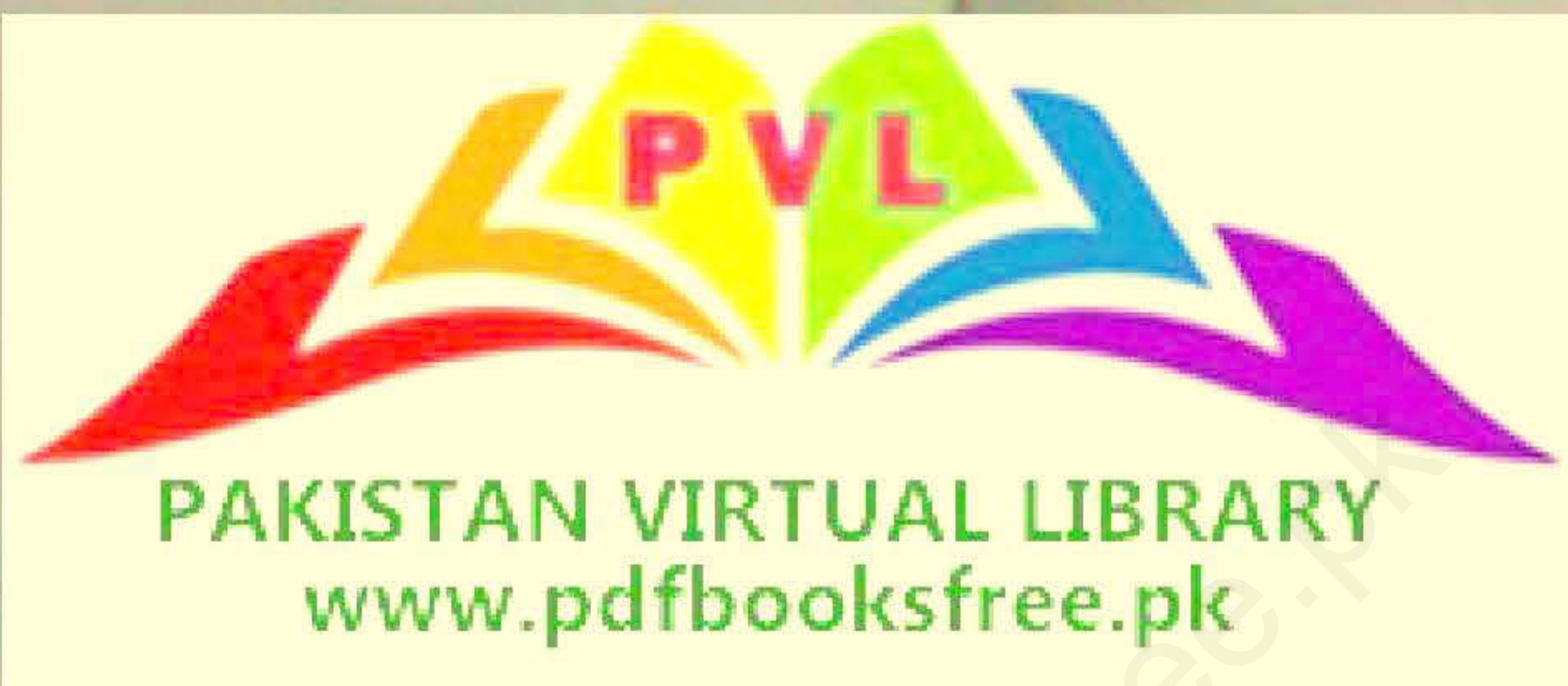
راجہ اپل راج کی مالوہ پر حکومت کا دور لگ بھگ ۷۹۶ء تا ۹۹۷ء ہتایا جاتا

ہے۔ اس راجہ کے متعلق مشہور ہے کہ بے حد علم دوست تھا۔ اس دور کے بڑے بڑے علماء و فضلاء اس کے دربار میں موجود رہا کرتے تھے اور ان کے باقاعدہ وظائف مقرر تھے۔ اس کے دور میں سنسکرت زبان میں کئی کتابیں بھی کاصی ہی تھیں۔ اس راجہ نے اپنی قریبی راجہدھانی کے فرمانروا راجہ جل سے کئی لایاں لڑی تھیں اور کما جاتا ہے کہ اس کے ساتھ ایک لایاں میں یہ راجہ قتل ہو گیا تھا۔<sup>93</sup>

## راجہ آوت یا داوپتہ پنوار

تاریخ فرشتہ کی رو سے اس راجہ کا دور ۷۳۰ء کے لگ بھگ کا تھا۔ اس راجہ نے سب سی پہلے اندر پت شر کے قریب ایک نیا شر آباد کیا تھا۔ اس نے شر کو آج کی تاریخ دہلی کے نام سے یاد کرتی ہے۔ کما جاتا ہے کہ اس شر کی منی بنت نرم تھی جسکی بناء پر لو ہے کی سلانخیں وہاں مضبوطی سے نہیں نصب کی جاسکتی تھیں چنانچہ اسی وجہ سے اس شر کا نام دہلی مشہور ہوا۔

پنوار راجپتوں میں متذکرہ بالا راجاؤں کے علاوہ بھی کئی مختلف سور شین ٹے مختلف راجاؤں کے نام تحریر کئے ہیں۔ کئی سور شین نے چندر پال، منجے نہ، راجہ بھوج دوئم، راجہ جے چند، راجہ کنور پال، انگل پال کو بھی پنوار راجاؤں میں سے ہتایا ہے۔ راجہ انگل پال غالباً اس سلسلے کا آخری راجہ تھا جس سے چوہاں راجپتوں نے تک راجھ حاصل کیا تھا۔<sup>94</sup>



پنوار—زیلی شاخصیں

سال

## سیال

سیال پنجاب کی بہت بڑی اور اہم قوم ہے۔ یہ قوم سب سے زیادہ جنگ میں آپا ہے۔ بلکہ ضلع جنگ کو پنجاب میں بڑے بوڑھے ”جنگ سیالاں دا“ کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ دوسرے نمبر پر یہ لوگ ملتا اور اس کے تواہی اضلاع میں آپا ہیں۔ تاہم پنجاب کا کوئی ایسا ضلع نہیں جسیں سیال نہ پائے جاتے ہوں۔ یہ لوگ سیالکوٹ، لاہور، گوجرانوالہ، راولپنڈی، جمل، گجرات، شاہ پور، سرگودھا، ملتاں، فیصل آپا، ساہیوال اور مظفر گڑھ کے اضلاع میں خاطر خواہ تعداد میں آپا ہیں۔ خلاودہ ازیں ذیرہ اسماعیل خان، ذیرہ عازی خان اور ہنوں میں بھی یہ کافی تعداد میں آپا ہیں۔ ذیرہ جات میں تو یہ دہاں کی آپاوی کا بہت بڑا حصہ سمجھے جاتے ہیں اور دہاں ان کی کافی ایک اپنی گڑھیاں آپا ہیں۔ پنجاب میں بھی قوم کے بعد سب سے زیادہ آپاوی سیالوں کی ہے۔ پنجاب کی تاریخ میں ان لوگوں کو خصوصی اہمیت حاصل رہی ہے۔ خصوصاً پنجاب کے مشرق میدانی علاقوں میں یہ لوگ اپنی پڑوی و ہم عصر اقوام میں بے حد نمایاں مقام رکھتے ہیں۔ مسٹر شیڈ میں نے بجا کہا تھا کہ

”ضلع جنگ کی جدید تاریخ صرف اور صرف سیال قوم سے عبارت ہے“

ماضی میں سیال قوم خانہ بدوسش رہی ہے اور اس قوم کی معیشت کا دار و مدار گہ بانی رہا ہے۔ یہ لوگ گھوم پھر کر مویشی چرایا کرتے تھے۔ گری کے موسم میں دریائے چناب کے نیشی علاقوں میں چلے جاتے تھے جبکہ موسم سرما اور معتدل موسم کے دوران جب بارشوں کا سلسلہ ہوتا تھا تو جنگ بار کے بالائی میدانی علاقوں کا رخ کر لیتے تھے۔ یہ لوگ جنگ کے علاقے میں غالباً مغلوں کے دور سے آپا چلے آرہے ہیں۔ ان لوگوں نے جنگ کی سرزی میں پریمال کی قدیم باسی اقوام کھل، بھگو، میکن اور مل وغیرہ سے لڑکر اور انہیں یہاں سے بے دخل کر کے بقاعدہ کیا تھا۔ ان ایام میں اس قوم کے کھل اور بلوچ اقوام سے کئی زور دار معرکے رہے ہیں۔ آج سے کم و میش تکن صدیاں پیشتر جب جنگ کو صوبہ لاہور کے زیر انتظام لایا گیا تھا۔ سیال اس علاقے کی

سب سے تمیاں قوت سمجھے جاتے تھے۔ ان کا نامی گرامی سردار ولی داد خان گزرا ہے۔ یہ ولی داد خان ۱۸۳۷ء میں فوت ہوا تھا۔ اس سردار کے دور میں اس قوم نے بے اتنا ترقی و عروج حاصل کیا تھا اور ولی داد خان کی سرکردگی میں یہ لوگ ایک طرف تو منکر، کے تحف تک اور دوسری طرف کلایہ کے علاقہ میں راوی کے کناروں تک کے زمین رقبے پر قابض ہو گئے تھے۔ بلکہ ان کا اثر و رسوخ پنڈی بھیاں تک کے علاقوں تک رہا ہے ولی داد خان کی دفات کے بعد اس کا بھیجا عنایت اللہ خان اس قوم کا مشترک سردار بنایا گیا۔ تاہم عنایت اللہ نہ تو انتظامی لحاظ سے ولی داد خان کا ہم پلہ تھا اور نہ ہی عسکری اہلیت کے لحاظ سے۔ پھر سونے پر ساکھ یہ ہوا کہ اسے ایک طرف سے بھتی قوم کے سکھوں کی یلغار کا مقابلہ کرنا پڑا تو دوسری طرف ملکان کے روساء سے جنگیں بھی لڑتا پڑیں۔ اس پر بھی غصب یہ ہوا کہ رشید پور کے سیال بھی اپنے اس بھائی بند کے مخالف ہو گئے۔ ان سیالوں نے اپنے اس رشتہ دار سردار پر شب خون مارا اور اس قیدی کر لیا اور یہ عنایت اللہ متواتر چھ ماہ تک ان کی قید میں رہا۔ سیالوں پر یکے بعد دیگرے یہ مصیبیں پڑیں تو اس کا نتیجہ یہی نکلا کہ وہ متواتر کمزور ہوتے گئے اور ان کی اس کمزوری و باہمی خانہ جنگی کافائدہ سوکر پکیہ مثل کے سکھوں کو پہنچا۔ وہ اس علاقے کی ایک زبردست قوت بن کر اٹھے اور انہوں نے سیالوں سے جھنگ و چنیوٹ کے علاقے ہتھیا لئے۔ ۱۸۰۶ء میں احمد خان سیال کو اپنی قوم کا سردار بنایا گیا اور غالباً یہی اس قوم کا آخری قابل ذکر اور مشترک سردار تھا۔ احمد خان نے اپنی قوم کو متحد و منظم کرنے کے لئے ایڈی چوٹی کا زور لگادیا لیکن ناکام رہا۔ ۱۸۱۰ء میں مہاراجہ رنجیت سنگھ نے اسے گرفتار کر کے قید میں ڈال دیا اور اس کے ساتھ ہی سیالوں کا شیرازہ بکھر گیا اور گویا ایک آزاد ریاست ان کے ہاتھ سے نکل گئی۔

سیال رائے شنگر کی اولاد ہیں جو ایک پنوار راجپوت تھا۔ پنوار دار انگر کے رہنے والے تھے۔ دار انگر الہ آباد اور فتح پور کے درمیان واقع ہے۔ وہاں سے پنوار راجپوت کا ایک گروہ نقل مکانی کر کے جامپور میں آباد ہوا اور یوں جامپور میں رائے شنگر کی پیدائش ہوئی۔ کہا جاتا ہے کہ اس رائے شنگر کے تین بیٹے پیدا ہوئے جن کے نام سیو، گیسو اور ٹیسو تھے۔ اور رائے شنگر کے یہ تینوں بیٹے تین بڑی راجپوت قوموں کے بائیں جانب راوی تک پھیلا ہوا ہے۔ قدیم دور میں راوی کے دونوں کناروں پر

یہ ولی داد خان ۱۸۳۷ء میں فوت ہوا تھا۔ اس سردار کے دور میں اس قوم نے بے اتنا ترقی و عروج حاصل کیا تھا اور ولی داد خان کی سرکردگی میں یہ لوگ ایک طرف تو منکر، کے تحف تک اور دوسری طرف کلایہ کے علاقہ میں راوی کے کناروں تک کے زمین رقبے پر قابض ہو گئے تھے۔ بلکہ ان کا اثر و رسوخ پنڈی بھیاں تک کے علاقوں تک رہا ہے ولی داد خان کی دفات کے بعد اس کا بھیجا عنایت اللہ خان اس قوم کا مشترک سردار بنایا گیا۔ تاہم عنایت اللہ نہ تو انتظامی لحاظ سے ولی داد خان کا ہم پلہ تھا اور نہ ہی عسکری اہلیت کے لحاظ سے۔ پھر سونے پر ساکھ یہ ہوا کہ اسے ایک طرف سے بھتی قوم کے سکھوں کی یلغار کا مقابلہ کرنا پڑا تو دوسری طرف ملکان کے روساء سے جنگیں بھی لڑتا پڑیں۔ اس پر بھی غصب یہ ہوا کہ رشید پور کے سیال بھی اپنے اس بھائی بند کے مخالف ہو گئے۔ ان سیالوں نے اپنے اس رشتہ دار سردار پر شب خون مارا اور اس قیدی کر لیا اور یہ عنایت اللہ متواتر چھ ماہ تک ان کی قید میں رہا۔ سیالوں پر یکے بعد دیگرے یہ مصیبیں پڑیں تو اس کا نتیجہ یہی نکلا کہ وہ متواتر کمزور ہوتے گئے اور ان کی اس کمزوری و باہمی خانہ جنگی کافائدہ سوکر پکیہ مثل کے سکھوں کو پہنچا۔ وہ اس علاقے کی ایک زبردست قوت بن کر اٹھے اور انہوں نے سیالوں سے جھنگ و چنیوٹ کے علاقے ہتھیا لئے۔ ۱۸۰۶ء میں احمد خان سیال کو اپنی قوم کا سردار بنایا گیا اور غالباً یہی اس قوم کا آخری قابل ذکر اور مشترک سردار تھا۔ احمد خان نے اپنی قوم کو متحد و منظم کرنے کے لئے ایڈی چوٹی کا زور لگادیا لیکن ناکام رہا۔ ۱۸۱۰ء میں مہاراجہ رنجیت سنگھ نے اسے گرفتار کر کے قید میں ڈال دیا اور اس کے ساتھ ہی سیالوں کا شیرازہ بکھر گیا اور گویا ایک آزاد ریاست ان کے ہاتھ سے نکل گئی۔

سیال رائے شنگر کی اولاد ہیں جو ایک پنوار راجپوت تھا۔ پنوار دار انگر کے رہنے والے تھے۔ دار انگر الہ آباد اور فتح پور کے درمیان واقع ہے۔ وہاں سے پنوار راجپوت کا ایک گروہ نقل مکانی کر کے جامپور میں آباد ہوا اور یوں جامپور میں رائے شنگر کی پیدائش ہوئی۔ کہا جاتا ہے کہ اس رائے شنگر کے تین بیٹے پیدا ہوئے جن کے نام سیو، گیسو اور ٹیسو تھے۔ اور رائے شنگر کے یہ تینوں بیٹے تین بڑی راجپوت قوموں کے بائیں جانب راوی تک پھیلا ہوا ہے۔ قدیم دور میں راوی کے دونوں کناروں پر

غالب اکثریت سیالوں ہی کی رہی ہے۔

سیال کا نگرہ (ہندوستان) میں بھی آباد ہیں تاہم وہ ابھی تک زیادہ تر غیر مسلم

سیالوں کی اصل کے متعلق جنل کنگ ہام کا خیال ہے کہ یہ لوگ راجہ ہودی نامی کی اولاد ہیں۔ لیکن جنل موصوف اپنے اس خیال میں تھا ہیں۔ راجہ ہودی کے متعلق ہم نے ایک دوسری کتاب نامی "بھٹی اور بٹ" میں وضاحت کر دی ہے کہ وہ ایک گکھڑ سردار تھا جو پنجاب کی لوک داستانوں کے معروف ہیرو رساں کا ہم عصر اور اس کا حرف تھا۔ اس امر میں قطعاً شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہے کہ سیال نسل کے اعتبار سے پتوار راجپوت ہیں اور رائے ٹھنکر کی اولاد ہیں۔ اس بات کو تقریباً تمام علماء نے تسلیم کیا ہے اور سیالوں کی اپنی قومی روایات بھی ہمیں یہی بتاتی ہیں۔

سیال قوم کی بے شمار ذیلی شاخیں ہیں۔ مژرہ سینڈ میں کامنا ہے کہ جنگ کے ضلع میں جس قوم کے نام کے آخر میں "آنہ" کا لفظ آتا ہے وہ سیالوں ہی کی شاخ ہے۔"

بہر کیف ان کی چند مشور و معروف ذیلی گوتوں کے نام حسب ذیل ہیں۔  
۱۔ دولتانہ ۲۔ دادوانہ ۳۔ دوانہ ۴۔ کملانہ ۵۔ بیچوانہ ۶۔ سران ۷۔ مرالی ۸۔ هراج ۹۔  
خراج ۱۰۔ سرگانہ ۱۱۔ سنپال ۱۲۔ فتیانہ ۱۳۔ تہرانہ

ملان کے سیال تحصیل کبیر والہ میں آباد ہیں۔ یہاں ان کے گاؤں دریائے راوی کے دونوں کناروں پر پھیلے ہوئے ہیں۔ اس جگہ آباد ہونے سے پہلے یہ لوگ چونترہ کے علاقہ میں بھی آباد رہے ہیں۔ اب ہم سیالوں کی چند مشور ذیلی شاخوں کا مختصر آنکھ کریں گے۔

## ۱۔ دولتانہ

دولتانہ خاندان کے لوگ ملان، جنگ، سرگودھا و شاہ پور میں کشت سے آباد ہیں۔ سرگودھا و شاہ پور کے دولتانے کافی اثر در سون کے حامل رہے ہیں۔ سکھوں کے بعد انگریزوں کے دور میں اس قوم نے کافی قدر آور شخصیتیں پیدا کی ہیں۔ بہر کیف ملان کی تحصیل میں میں موضع لذن کے دولتانے تو پاکستان بھر میں مشور ہیں۔ ان

کے متعلق ایک خیال یہ ہے کہ یہ لوگ جو یا قبیلہ کی ذیلی شاخ ہیں۔ جبکہ جنگ کے دولتانوں کے متعلق یہ نظریہ بہت مستحکم ہے کہ یہ لوگ سیال قوم کی ذیلی شاخ ہیں۔ میان متاز احمد خان دولتانہ مرحوم کا تعلق دولتانوں کی لذن فیصلی سے تھا۔ موصوف ایک میان قومی سیاستدان گزرے ہیں۔ ملان و بہاولپور میں اس قوم کے پاس بہت زیادہ تاریخی رہی ہے۔ ماہی میں میلی لذن خاندان کے مشور سربراہ میان غلام محمد خان اگرچہ سردار تھا جو پنجاب کی لوک داستانوں کے معروف ہیرو راجہ رسالو کا ہم عصر اور اس کا حرف تھا۔ اس امر میں قطعاً شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہے کہ سیال نسل کے اعتبار سے پتوار راجپوت ہیں اور رائے ٹھنکر کی اولاد ہیں۔ اس بات کو تقریباً تمام علماء نے تسلیم کیا ہے اور سیالوں کی اپنی قومی روایات بھی ہمیں یہی بتاتی ہیں۔ میان خان بہادر میان احمد یار خان تھا جو لذن میں ہی ۱۸۹۶ء میں پیدا ہوئے تھے۔ میان احمد خان دولتانہ اسی میان احمد یار خان کے بیٹے تھے۔ موصوف نے اور ان کے اجداد نے تحریک پاکستان میں نمایاں کردار ادا کیا تھا۔

## ب۔ کوڑیانہ

کوڑیانہ بھی سیالوں کی ایک شاخ ہے جو تحصیل کبیر والہ موضع نہال میں آباد ہے۔ سیال کوڑیانہ، ضلع جنگ، کوٹ کوڑیانہ میں پہلے پہل آباد ہوئے تھے۔ کبیر والہ تحصیل میں یہ لوگ نواب مظفر خان والے ملان کے عمد میں آئے تھے۔ عالی نواب احمد یار خان والے جنگ سے کسی تنزع کی بنا پر ان لوگوں نے نقل مکانی کی تھی۔ اس قوم کا جد امجد جمال خان نامی سب سے پہلے جمال پور میں آگر آباد ہوا تھا۔ بعد میں نواب مظفر خان کے حکم سے وہ علاقہ انسیں مستقل طور پر مل گیا تھا۔ اس علاقہ کو ان لوگوں نے بے حد ترقی دی۔ کنویں کھور وائے اور زمیں آباد کی تھیں۔ ان لوگوں نے یہاں کئی قبیلے آباد کئے تھے۔ مدرال، چک نوزنگ شاہ اور رکاتوالہ وغیرہ کے قبیلے اسی قوم کے آباد کرده ہیں۔

اس قوم کا ماہی میں کاٹھیا قوم کے لوگوں سے بے حد خون ریز سعکر کے ہوا تھے جس میں اس قوم کے بہادر جانباز یکے بعد دیگرے کام آئے تھے۔ تاہم ان میں سے ایک چھ سال کا بچہ زندہ بچ گیا تھا جس کا نام غلام حسین بتایا جاتا ہے۔ لور جس کی اولادیں اب موضع نہال میں آباد ہیں۔ انگریزی عمد میں غلام حسین نام کو کہ کے پار

لارکے پہلوان خان، مراد خان، اللہ داد خان اور جمل خان الگ الگ ارائیات کے باکر تھے۔ بڑات خود غلام حسین مرحوم نبیردار تھے جو ۱۸۳۷ء میں فوت ہوئے تھے محمد خان ۱۸۹۵ء میں ذیلدار مقرر ہوا تھا۔ اس کا انتقال ۱۸۹۰ء میں ہوا تھا۔ محمد خان اپنی سخاوت غلام حسین ۱۸۹۰ء میں ذیلدار مقرر ہوا تھا۔ اس سردار غلام حسین کے بعد اس قوم کے سردار دور میں اپنے آپ کو بطور سپاہی خدمات کے لئے پیش کر دیا تھا۔ حکومت برطانیہ نے اس تحصیل خاندال میں دو منج اراضی عطا کی تھی جبکہ ضلع سایہوال میں بھی سات منج اراضی گھوڑوں کے اصلیل کے لئے اسے ملی تھی۔ سردار غلام حسین اگریزی ہند میں کئی بڑے ہندوں پر فائز رہے اور کئی اعزاز، خلیلات اور سندریں انہیں خدمات کے صدر میں دی گئی تھیں سردار غلام حسین کے چار بیٹے تھے جن کے نام پہلوان خان، مراد خان، اللہ داد خان اور جمل خان تھے۔ سردار غلام حسین کے چھوٹے بھائی رحیم بخش بھی ذیلدار تھے اور کلی اڑو رسخ کے مالک تھے۔ انہوں نے اگریز دور میں کلی خدمات انجام دی تھیں۔ اس روایت سے پتہ چلتا ہے کہ کالمیا قوم کے ساتھ مذکورہ لاکی کے بعد غلام حسین کے علاوہ اس کا بھائی رحیم بخش بھی زندہ نبیغ کیا تھا۔<sup>۹۷</sup>

## ج۔ سرگانہ

قائم کری تھی۔ تاہم وہ ملکن کے نواب مظفر خان کو بطور مل مگزاری کچھ نہ کچھ دے دیا کرتے تھے اور جب ملکن پر سکھ غالب آگئے تو یہ لوگ مکسوں کو کچھ نہ کچھ دیتے رہے۔ بگانے چاہے باگڑ والہ آپا کیا تھا جبکہ اس کے ایک بیٹے مرحوم نے بھتی ہاگڑ قائم کی تھی۔ اگریز دور میں بھتی ہاگڑ کا سرگانہ سردار محمد عظیم ہنا۔ جس نے اگریز حکومت کے لئے کافی خدمات سرانجام دی تھیں۔ مرشدہ بھی ہاگڑ کا ذیلدار اور سرگردہ سردار تھا۔ مرشدہ کے بعد اس کا ریاستہ مراد حمد ذیلدار مقرر ہوا تھا جبکہ ایک اور ہاگڑ سردار مرپہلوان بھی خاصہ اڑو رسخ والا تھا۔ مرپہلوان کو ایک منج زرعی اراضی چک پارو والہ ضلع خاندال میں عطا ہوئی تھی۔ مرشدہ ۱۸۴۶ء میں جبکہ مراد حمد (غلابی شلد کا بھائی) ۱۸۴۲ء میں فوت ہوئے تھے۔ ان کی وفات کے بعد ان کے بھائی حاجی مر محمد استعیل ذیلدار مقرر ہوئے تھے۔ حاجی مر محمد استعیل اپنے علاقے کے بہت زیادہ مقابل سردار تھے۔ ہندو مسلم دو توں اقوام ان کی دلخواہ تھیں۔ انہوں نے للاح عام کے بہت کام کئے تھے۔ مر محمد استعیل کیش الحیاں تھے اور ان کے ۹ بیٹے تھے جن کے نام غلام محمد، غلام سرور، دوست محمد، محمد مرتشی، منظور حسین، ظہور حسین، محمود، اقبال اور ظفر تھے۔ ان میں سے غلام محمد ذیلدار مقرر ہوئے تھے۔ سرگانہ خاندان ہاگڑ، سرائے سدھو، کوٹ کو مردھو، رکن والہ، ڈیوا سکھ والہ، تحصیل کیر والہ، میر پور، قرید سپال، چک کرم علی اور چک پارو والہ تحصیل خاندال کے مواضعات میں آباد ہے اور کافی زرعی اراضی کا مالک ہے۔ ضلع ملکن میں سرگانہ قوم کے لوگ کندہ سرگانہ، بندہ سرگانہ، برجھ، جل پور، شندہ اور ٹک والہ کے علاوہ کئی دوسرے دیبات مثلاً حویلی حیدر شاہ، گل پور، عازی چک، سرائے سدھو، قادر مراہی، کونہ مراہی اور حویلی مبارک شاہ میں آباد ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے جد امجد سارنگ کے چھ بیٹے تھے جن کے نام ملا، مقصودا، لدھا، نورا، کسو اور پارو تھے۔ ان میں سے ملا کی اولاد ضلع جھنگ میں آباد ہے۔ مقصود انتی کی اولاد چوتھہ، نصرت پور، دارہ محروم اور ہاگڑ میں آباد ہے۔ لدھ کی اولاد اردوتی، موتیان اور رواب پور ہوتی میں آباد ہے۔ کسو کی اولاد ملکن و جھنگ کے اضلاع میں مختلف جگہوں پر آباد ہے جبکہ پارو کی اولاد بسکن و بندہ سرگانہ وغیرہ میں آباد ہے۔ مراد حمد خان کی اولادوں میں سے ایک شخص مر نور محمد خان ہار ایسٹ لاء بھی بے حد تامور گورے ہیں۔ علاوہ ازیں موجود کندہ سرگانہ تحصیل کیر والہ کے سر طالب حسین ذیلدار بھی بے حد تامور شخص

تھے جو ایک مشہور سرگانہ سردار مر محروم کی اولادوں میں سے تھے۔ انہوں نے بھی انگریزی عمد میں خدمات سرانجام دی تھیں 98۔

### و۔ ہراج

ہراج قوم کے لوگ چوکی چوہان تحصیل کیروالہ میں بھی کافی تعداد میں آباد ہیں اور بے حد اثر و رسوخ کے حامل رہے ہیں سکھوں اور انگریزوں کے عمد میں بھی ان لوگوں کا سیاسی کودار بے حد نمایاں و ممتاز رہا ہے۔ انگریز دور میں ان کے سردار ولی محمد خان ہراج بہت مشہور گزرے ہیں۔ ہراج قوم دراصل پنجاب کے کم و بیش ایک سو چالیس مواضعات میں آباد ہے۔ 1857ء میں ان کا مشہور سردار مرسلاطان خان تھا جس نے انگریز حکومت میں کافی اثر و رسوخ پیدا کیا تھا۔ سردار موصوف نے کوئٹہ کی ہم کے دوران انگریزوں کو ایک سو اونٹوں کا قافلہ فراہم کیا تھا۔ مرسلاطان خان، سردار اللہ یار خان کے بیٹے تھے۔ سکھوں کے عمد میں مرسلاطان خان کے والد مرسلا ہراج بے حد نامور زمیندار تھے۔ جنگ عظیم کے دوران بھی اس قوم کے سرداروں نے انگریز حکومت کی بہت زیادہ خدمات سرانجام دی تھیں اور ان سے انہیں کافی مراعات بھی حاصل ہوئی تھیں 99۔

### و۔ تھراج

ہراج اور تھراج باہم بھائی تھے۔ اس طرح یہ اقوام نسل کے اعتبار سے ایک بی باپ کی اولاد ہیں۔ یہ لوگ بھی کافی اثر و رسوخ کے مالک رہے ہیں۔ ان کی باتی مانده تاریخ وہی ہے جو سیالوں کے ذیل میں پیش کی گئی ہے 100۔

### و۔ مرالی

مرالی قوم کے متعلق بھی یہی خیال ہے کہ سیالوں کی ایک ذیلی شاخ ہے۔ یہ لوگ جنگ، ملتان، شاہ پور اور میانوالی کے علاوہ پنجاب کے دیگر کئی اضلاع میں بھی آباد رہے۔ مرالی خاندان کی ایک شاخ موضع حشت مرالی تحصیل کیروالہ میں بھی آباد ہے۔

یہ خاندان پسلے پسل موضع اوڑا نوالی ضلع جنگ میں مقیم تھا جس سے ان کے ایک بزرگ سردار انگریزی دور میں لقل مکانی کر کے موضع حشت مرالی میں آباد ہوئے تھے۔ ان کے ایک بیٹے باقر خان نے راوی کے کنارے موضع گل پور آباد کیا تھا۔ حشت مرالی مر حشت کے نام سے آباد ہوا تھا اور باقر خان اس حشت خان کا بیٹا تھا۔ فیروز پور میں بھی ان کے بزرگوں نے اراضی خریدی تھی اللہ یار خان حشت مرالی کا مشہور نمبردار تھا 101۔

### و۔ سپال

سپال بھی سیالوں کی ذیلی گوت ہے۔ ملتان میں زیادہ تر راوی کے کنارے ان کے گاؤں ہیں۔ ان کے جد احمد نے ساہیوال کے ایک مقامی سردار بہادر خان کی بیٹی سے شلوٹی کی تھی 102۔

### و۔ دادوانہ، کملانہ، دوانہ اور پنجوانہ

یہ تمام گوئیں سیالوں کی اصلی اور مشہور ذیلی شاخیں ہیں۔ ان کی تاریخ کم و بیش وہی ہے جو ہم سیالوں کے ذیل میں پیش کر کرکے ہیں۔ ملتان میں اور ساہیوال میں یہ لوگ اچھے کاشکاروں میں شمار ہوتے ہیں۔ ان خاندانوں کے نام ان کے اجداد کے ہم پر رکھے گئے ہیں۔ یعنی دادو، دوان، کملان اور پنجوان یہ چار بھائی تھے جن میں سے الگ الگ یہ چار شاخیں بنی ہیں 103۔

### و۔ فتیانہ اور تھرانہ

فتیانہ اور تھرانہ ضلع ساہیوال کی مشہور اقوام ہیں جن کا تعلق سیالوں سے ہے۔ یہ قومیں اس ضلع میں بے حد ممتاز مقام رکھتی ہیں۔ ان قوموں کا بھی اپنی اصل کے متعلق کم و بیش وہی دعویٰ ہے جو سیالوں کے باب میں ہم بیان کر آئے ہیں یعنی یہ پنوار راجپوت ہیں اور زمانہ قدیم میں دھارا انگر میں رہتے تھے۔ ان کا جد احمد یمنورائے شکر کا بیٹا تھا جو پسلے پسل جام پور میں آباد ہوا تھا۔ وہاں اس کا کسی قوم سے بھگڑا ہوا

غلظ الدین خوری کے دور میں ہنگام آئے جمل ۱۸۵۸ء میں ان لوگوں نے پالا فوجہ سنجھ  
پکڑ کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا۔ نماذ قدم میں انہوں نے یہاں سے کامل قوم کو بے  
دش کر کے ان کی اراضی پر تجد کر لیا تھا۔ یہ لوگ راوی کے کنارے آباد ہوئے تھے۔  
ان لوگوں نے ۱۸۵۸ء کی جگ آزادی میں بھی بھرپور حصہ لیا تھا اور تاریخ کے صفحات  
میں اپنی بیلوری و جوانمردی کی داستانیں رقم کی تھیں۔ جگ آزادی کے دوران فتنیانہ  
برادری کا سردار بہلول تھا جسکہ تهرانہ برادری کے سردار جھلا اور مراد تھے۔ جھلا ازادی  
کے دوران شہید ہو گیا تھا۔ یہ لوگ عموماً بڑے خوبصورت ذیل ڈول کے جوان ہوتے  
ہیں اور بے حد عذُر اور بیلوریں 104۔

ثواب

## ٹوانے

ٹوانوں کا بھی ہنگاب کی تاریخ میں اہم روپ رہا ہے اور یہ لوگ کافی اثر و رسوخ کے مالک رہے ہیں۔ شاہ پور کے نزدیک مسٹھ ٹوانہ ان کا مرکز رہا ہے۔ اس علاقہ کو اس قوم کے اجداد نے آباد کیا تھا۔ اس قوم کی عدد ماضی کی تاریخ سکم و بیش وہی ہے جس کا تذکرہ ہم سیالوں کے عنوان میں کر آئے ہیں۔ سیالوں سے رشتہ داری کو یہ لوگ خود تعلیم کرتے ہیں اور اپنی اصل پتوار راجپوت ہی بتاتے ہیں۔ یہ لوگ بھی سیالوں کی طرح پندرھویں صدی عیسوی کے اختام پر ہنگاب میں داخل ہوئے۔ پہلے پہل یہ لوگ مندھ کے قریب جہانگیر کے مقام پر آباد ہوئے تھے۔ بعد میں وہاں سے اٹھ کر شاہ پور تھل آئے اور مسٹھ ٹوانہ آباد کیا۔ مسٹھ ٹوانہ کی وجہ تسلیم یہی ہتھی جاتی ہے کہ یہاں اس قوم کے اسلاف نے ایک کنوں کھودا تھا جس کا پانی بے حد شیرس تھا۔ اسی نسبت سے گویا اس گاؤں کا نام مسٹھ ٹوانہ رکھا گیا تھا۔ ماضی میں یہ قوم بھی یہاں کی دیگر اقوام کی طرح خانہ بدوش رہی ہے۔

ان کے متعلق جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں ابتداء میں یہ لوگ دریائے مندھ کے کنارے جہانگیر کے مقام پر آباد ہوئے تھے۔ غالباً ان لوگوں نے بھی سیالوں کی طرح حضرت بیبا فرید گنج شکر کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا تھا۔ جہانگیر کے مقام پر یہ لوگ کافی عرصہ آباد رہے۔ انہوں نے بالآخر اپنے ایک سردار میر علی خان کی سرکروگی میں وہاں سے نقل مکانی کی۔ نقل مکانی کی وجہ غالباً یہی تھی کہ وہاں پینے کا پانی (یعنی پانی) دستیاب نہ تھا۔ ایک صوفی بزرگ فقیر حاجی سلطان نایی ان کے سردار میر علی خان کے مرشد تھے۔ مرشد صاحب نے میر علی خان کو ہدایت کی تھی کہ وہ اپنی قوم کے ہمراہ مشرق کی سمت کو روانہ ہو جائیں اور میٹھے پانی کی کوئی جگہ جلاش کریں۔ چنانچہ مرشد صاحب کے حسب ارشاد انہوں نے ایسا ہی کیا اور مشرق کے علاقہ دنڈہ میں آکر شاہ پور

گی عروش میں ایک گھن اوکھلی موبہل کے نام سے بیایا۔ میر علی خان کی دفات کے بعد اس کا پہلا میر احمد خان قوم کا سردار ہتھیا گیا۔ میر احمد خان نے اوکھلی موبہل سے سات میل شرق کی طرف بینچاپانی تلاش کر لیا اور اسی نسبت سے وہاں ایک نیا قصبہ نوائے آباد کیا۔

میر احمد خان اپنے ہمسایہ اعوانوں سے بے حد عداوت رکھتا تھا اور گاہے بہ گہبے ان کے علاقوں پر بقدر کے اپنے علاقے کی توسعہ کرتا رہتا تھا۔ اعوانوں سے اس نے متواتر کمی لڑائیں لیں۔ ایک موقع پر اس نے موجودہ قصبہ ڈالی کے قریب شب خون مار کر اعون براوری کے بے شمار آدمی قتل کر دیئے۔ ایک روایت ہے کہ ان مختوبین کے جسموں کے گوشت مگر سر زمگر اور صرف ہڈیوں کے ڈھیر کافی عرصہ تک دہل پڑے رہے جس کی وجہ سے اس قصبہ کو ڈالی کا نام دیا گیا یعنی ہڈیوں والی جگ۔ تاہم یہ روایت غلط ہے۔ موضع ڈالی کے قریب نوائے قدیم میں کھدائی کے دوران کافی انلی ہڈیاں برآمد ہوئی تھیں۔ جس کی بناء پر اس موضع کا نام ڈالی پڑ گیا تھا۔ بس صورت اس میں کوئی شک نہیں کہ نوائے سرداروں میں سے اعوانوں کا سب سے بڑا دشمن میر احمد خان ہی تھا۔ میر احمد خان کا زمانہ لگ بھک ستر ہوئی صدی عیسوی کے آخری ربع کا ہے۔

اس میر احمد خان کی اعوانوں سے روایتی دشمنی کے متعلق زوسمائے چنگاب کے مصطف سر پیل ایج گر مخفی نے لکھا ہے کہ

”میر احمد خان کی اپنے ہمسایہ اعوانوں کے ساتھ متواتر لڑائیں رہیں اور مٹھا نوائے سے پانچ میل کے فاصلے پر بمقام ڈالی اس نے اعوانوں کے بہت سے آدمی قتل کر کے انہیں بھکت دی“

جس نوائے میں شیر خان نوائوں کے سردار تھے، نوائے ڈیرہ اسماعیل خان کے ناظمن حکومت کو خراج دیا کرتے تھے۔ شیر خان نے اپنے آپ کو ناظمن حکومت ڈیرہ غازی خان سے طاقتور خیال کرتے ہوئے انہیں خراج دینا بند کر دیا۔ بلکہ عالم شیر خان نے تو ناظمن ڈیرہ جات کے بھیجے ہوئے آدمیوں کو نہ صرف خراج نہ دیا بلکہ حملہ کر کے ان کے سردار کو بھی قتل کر دیا۔ جبکہ باقی ماندہ جان پچاکر بھاگ گئے۔

۷۸۲۵ء میں شیر خان نوائے نور پور نوائے آباد کیا اور یہ مقام بھی مٹھ نوائے کی طرح تحوڑے ہی عرصہ میں سر بزد شاداب بن گیا۔ شیر خان کی قوت یہاں تک

کے بالائی علاقوں کے رہنے والے نوں بھی اپنے علاقے سے اٹھ کر یہاں آئے اور نوائوں کے ساتھ آباد ہو گئے۔

میر احمد خان کے دو بیٹوں شیر خان اور عالم شیر خان نے اپنے باپ کی جابرانہ و ظالمانہ حکومت کے خلاف علم بغاوت پلند کیا تھا اور اپنے چچا میر خان اور باپ یعنی میر احمد خان کو بھکت دے کر قلعہ کی دیواروں کے ساتھ قتل کر دیا تھا۔ اس بغاوت میں یہاں کے عوام نے ان دونوں بجاویوں کا بھرپور ساتھ دیا۔ غالباً ”وہ لوگ بھی میر احمد خان کی جابرانہ و ظالمانہ حکومت سے بچ چکے تھے۔“ شیر خان اور عالم شیر خان دونوں بجاوی بھائی بعد میں نوائوں کے مشترک سردار رہے اور ان کی آپس میں کبھی ناچاکی نہیں ہوئی۔ ان دونوں بجاویوں نے اپنے علاقے کو مزید وسعت دی اور ہمسایہ اعوانوں سے وڑچھ اور کوہستان نمک کا کافی سارا علاقہ چھین کر اپنی حدود میں شامل کر لیا۔ خصوصاً عالم شیر خان اعوانوں کا اپنے باپ میر احمد خان سے بھی بڑھ کر دشمن ثابت ہوا۔ اعوانوں سے اس عالم شیر خان کی روایتی دشمنی کا تذکرہ کرتے ہوئے رو سائے چنگاب کے مصف سر پیل ایج گر مخفی نے لکھا ہے کہ

”عالم شیر خان اعوانوں کا شکار دنیا کے سب شکاروں سے بہترین سمجھ کر کرتا تھا۔ اکثر اکیلا بندوق ہاتھ میں لئے پھاڑوں میں چلا جاتا تھا اور ان شو قینوں کی طرح جو غریب تیتوں کا شکار کرنا اولو العزمی سمجھتے ہیں،“ دو تین اعوانوں کو مارنے کے بعد گھر واپس آگر کھانا کھاتا تھا۔“

میر احمد خان کے بعد جب ان کے جانشینوں یعنی دادو خان اور شیر خان کا دور آیا تو انہوں نے اپنے علاقے کو بے حد ترقی دی اور اسے سر بزد شاداب قطعہ اراضی بنا ڈالا اور مٹھ نوائے جلد ہی ایک پر رونق قصبہ بن گیا۔ ان سرداروں نے جملم اور منکرہ سے گھڑا در چال قوم کے لوگوں کو اس علاقے میں آباد ہونے کی دعوت دی اور ان کے ذریعے اس علاقے کی زمینوں کو ہموار اور قابل کاشت ہنوا لیا۔ اسی دور میں دریائے چناب

اور بیٹ جواب دیا۔ تاہم ابھی خان محمد خان جنگ میں ہی تھا کہ اس کے چھوٹے بھائی خان بیگ خان نے مسٹر نوانہ اور اسکے نواح کے علاقوں پر قبضہ کر لیا اور اپنے بھائی کی حکومت کا تختہ الٹ دیا۔ خان محمد خان جب جنگ کے کامیاب دورہ سے واپس آیا تو اس نے دیکھا کہ مسٹر نوانہ کے دروازے اس کے لئے بند ہو چکے ہیں۔ خان محمد خان فوراً واپس پہنچا اور نور پور نوانہ چلا گیا۔ وہاں اس نے اپنے حامیوں کی ایک فوج جمع کی اور اپنے باغی بھائی کو سبق سکھانے کے لئے اس پر چڑھ دوڑا۔ اس کا بھائی خان بیگ خان بڑے بھائی کا زیادہ دیر تک مقابلہ نہ کر سکا اور شکست کھا گیا۔ شکست کے بعد خان محمد خان نے اسے گرفتار کر کے قید میں ڈال دیا۔ تاہم بعد میں خان بیگ خان نے صدق دل سے تک ہو کر اپنے بھائی کی تازیت اطاعت و فرمابندرداری کا اقرار کر لیا جس کی بنا پر خان محمد خان نے بھی اسے رہا کر دیا۔ خان محمد خان کے دور میں بھی نوانوں نے بے حد ترقی کی اور مفہیموں و منظہم قوم بن کر ابھرے۔ تاہم خان محمد خان اپنی زندگی میں کبھی چین سے نہ بیٹھا اور اسے متواتر کئی لڑائیاں لڑنی پڑیں۔ نواب آف مکیرہ نے ایک بار نور پور تھل پر حملہ کر دیا اور ایک ماہ سے زیادہ عرصہ نوانوں کا محاصرہ کئے رہا۔ تاہم اس معرکہ میں بھی فتح دکامرانی نے خان محمد خان کے قدم چوئے اور نواب آف مکیرہ شکست کھا کر بھاگ گیا۔

خان محمد خان کے دور میں خوشاب کے علاقہ کا سردار رئیس لال خان نامی تھا۔ خان محمد خان کی لال خان سے ہمیشہ دوستی رہی اور ان دونوں پڑوںی سرداروں کا باہم کبھی جنگداشت نہیں ہوا تھا۔ تاہم لال خان کے جانشین اور بڑے بیٹے جعفر خان کو ہمیشہ خان محمد خان کے توسعی پسندانہ عزائم کی وجہ سے خطرہ لاحق رہتا تھا کہ کہیں وہ ان کے علاقہ پر نہ چڑھ دوڑے۔ اسی خدشہ کے پیش نظر جعفر خان نے اس نوانہ سردار سے چھکارا پانے کے لئے منصوبہ بندی شروع کر دی تھی۔ ایک بار خان محمد خان کسی کام سے خوشاب آیا ہوا تھا کہ جعفر خان نے اس پر خفیہ حملہ کر کے اسے قتل کرنے کا منصوبہ تیار کیا۔ اتفاق سے خان محمد خان کو اس منصوبے کا بروقت پتہ چل گیا اور خطرہ کو بعاتب کر دیا۔ واپس اپنے قببے کی طرف بھاگ آیا۔ یہاں اس نے جعفر خان کے والد لال خان پر چڑھاں کرنے کے لئے فوج جمع کرنی شروع کر دی۔ لال خان کو جب اس بات کا

بڑھی گئی کہ اس نے جنگ کے اپنے بھائی بند سیالوں کو بھی آنکھیں دکھانا شروع کر دیں۔ خوسما اس نے جنگ کے سیالوں کے مشورہ جنگجو سردار عنایت خان سے جنگرا پیدا کر لیا۔ اس جنگ کی وجہ یہ تھی کہ عنایت خان نے دریائے جمل کے دائیں کنارے آپھے ایک مقام مازی پر قبضہ کر لیا۔ یہ مقام نواب آف ملکن کی عملداری میں آتا تھا۔ عنایت خان نے یہ مقام نواب آف ملکن سے چھین کر شیر خان نوانہ کو اس شرط پر دے دیا کہ وہ اس علاقہ کا باقاعدہ سلاطین حق الخدمت اسے ادا کیا کرے گا۔ شیر خان کچھ عرصہ تو یہ رقم باقاعدہ ادا کرتا رہا۔ تاہم بعد میں اس نے ادا کرنے سے انکار کر دیا۔ شیر خان نے انکار کے بعد سیالوں پر حملہ کی غرض سے اپنی قوم کے جوانوں کی ایک فوج جمع کی اور سیالوں کے ایک تعداد کوٹ لکھر خان کا محاصرہ کر لیا۔ عنایت خان نے جب یہ خبر سنی تو وہ بھی مقابلہ کے لئے سیالوں کی فوج لے کر روانہ ہوا۔ مقام بھور پر ان دونوں رشتہ دار و بھائی بند قوموں کی زبردست لڑائی ہوئی۔ تاہم عنایت خان نے سیالوں کی جنگجو فوج کے ساتھ اس معرکہ کارزار میں نوانوں کو شکست فاش دی اور اپنا علاقہ واگزار کر دیا۔ عالم شیر خان اپنے بھائی شیر خان کے ساتھ پسلے ہی ایک لڑائی میں مارا گیا تھا۔ عالم شیر خان کے قتل ہونے کے بعد شیر خان کئی سال تک متواتر بلا شرکت غیرے نوانوں کا مشترکہ سردار رہا۔ اور ۱۷۶۷ء میں دو بیٹے خان محمد خان اور خان بیگ خان چھوڑ کر فوت ہوا۔ خان محمد خان چونکہ بڑا تھا لہذا اس کو باپ کا جانشین مقرر کیا گیا۔ خان محمد خان کے پاس جو نئی نوانوں کی حکومت آئی، پتالہ، ہڈالی اور ہموکا کے باشندوں نے علم بغاوت بلند کر دیا۔ ان علاقوں میں حسنال اور مستیل اقوام آباد تھیں۔ خان محمد خان نے بڑی مشکل سے اس بغاوت پر قابو پایا۔ ہم بیان کر آئے ہیں کہ خان محمد خان کے والد شیر خان نے اپنے دور میں جنگ کے سیالوں سے جنگ لڑی تھی اور ظاہر ہے یہ دشنی ان دونوں بھائی بند قبیلوں میں خان محمد خان کے دور تک چلی آری تھی۔ خان محمد خان خوب جانتا تھا کہ وہ کسی بھی صورت میں سیالوں کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ ظاہر ہے سیال قوم عدوی لحاظ سے نوانوں پر نمایاں وقت رکھتی تھی۔ خان محمد خان نے بے حد داشمندی کا مظاہرہ کرتے ہوئے سیالوں کے ساتھ دشنی کی اس آگ کو مٹھندا کرنے کے لئے جنگ کا خیر سکالی کا دورہ کیا۔ جنگ کے سیالوں نے بھی اس خیر سکالی کا بڑا اچھا

علم ہوا تو وہ اپنے چھوٹے بیٹے حاکم خان اور اپنی نیکم نور بھری کے ہمراہ مشہ نوانہ میں خان محمد خان پر چڑھ دوڑے۔ اس طرح خان بیگ خان اور اس کے اتحادی ہے سمجھیں مگر کہ رنجیت سنگھ، خان محمد خان کے دگر گوں حالات کا فائدہ اٹھا کر اس کی ریاست پر قبضہ کرنا چاہتا ہے۔ یہ بھی طے پایا کہ جب رنجیت سنگھ خوشاب کے قریب پہنچے گا تو خان محمد خان اپنے علاقے سے بظاہر جان پیچا کر بھاگ جائے گا۔ اس کے بعد خان بیگ خان رنجیت سنگھ کو اپنا حامی و دوست سمجھ کر اس پر اعتماد کر لے گا اور اس کے استقبل کے لئے بلا تردید اس کے پاس چلا آئے گا، پھر رنجیت سنگھ کے لئے اسے، اس کے بھائی سردار مہمن سنگھ سے بڑی دوستی تھی اس نے اس نازک موقع پر اپنے دوست سے مدد و اعانت کی درخواست کی۔ مہمن سنگھ لالعہاد فوج لے کر جعفر خان کی مدد کو پہنچ گیا اور یوں خان محمد خان خوشاب فتح کے بغیر داہیں لوٹ آیا۔ تاہم اس نے قلم طیم یہ کیا کہ لال خان، اس کے بیٹے حاکم خان اور اس کی بیوی نور بھری کو بے گناہ قتل کر دیا۔

خان محمد خان کی سفاکانہ طبیعت سے اس کا چھوٹا بھائی خان بیگ خان بھی بے حد شاکی تھا۔ اس نے ایک موقع پر بغاوت بھی کی تھی لیکن وہ مکمل طور پر ناکام ہو گئی۔ اب جبکہ خان محمد خان کے قلم و ستم حد سے بڑھ گئے تو ایک بار پھر خان بیگ خان نے اپنے بھائی کا تختہ اللئے کے لئے سازش تیار کی۔ اس نے اپنے ساتھ گزہ مہاراجہ کے ایک رئیس رجب خان سیال، سماجوال کے رئیس فتح خان اور خوشاب کے رئیس جعفر خان کو ملا لیا۔ کچھ عرصہ تو خان محمد ان تینوں دشمنوں کے متحده محاذ کا مقابلہ کرتا رہا لیکن طاقت کا توازن سراہ سرا اس کے خلاف تھا اور وہ بیک وقت تین رئیسیوں کا مقابلہ کرنے سے قاصر تھا۔ چنانچہ مجبور آخاں محمد خان نے رنجیت سنگھ کی حکومت سے مدد کی درخواست کی۔ یہ ۱۸۰۳ء کی بات ہے۔ اس وقت تک رنجیت سنگھ کی حکومت کوئی زیادہ مضبوط نہیں تھی اور خصوصاً پنجاب کے ان علاقوں پر جاریت کرنا اس کے بس کاروگ ن تھا۔ رنجیت سنگھ نے جب خان محمد کی مدد و اعانت سے محدود ری کا اظہار کیا تو خانی محمد خان نے خصوصاً اپنے بھائی خان بیگ خان کو اپنے دام فریب میں پھانے کے لئے ایک زبردست سازش تیار کی اور رنجیت سنگھ کو ایک لائک روپیہ رشتہ دے کر اپنے ساتھ اس سازش میں شریک کر لیا۔ خان محمد خان اور رنجیت سنگھ کے مابین خفیہ طور پر یہ طے پایا کہ رنجیت سنگھ اپنا لاڈ لٹکر لے کر بظاہر

خان محمد خان کو یہ یقین دلانے کے لئے آیا کہ وہ بے گناہ ہے۔ لیکن خان محمد خان اس شری موقع کو بھلا کب ہاتھ سے جانے دیتا تھا؟ اس نے ان تینوں کو مگر فتار کر لیا۔ ائمہ اپنی توبوں کے دھانے پر باندھ دیا اور خوشاب شر پر چڑھائی کر دی۔ اس نے یہ اعلان بھی کر دیا کہ اگر خوشاب کے لوگوں نے جوابی کارروائی کی تو ان تینوں کو توبہ کے گواہ کے ہمراہ اڑا دے گا۔ لال خان کے بیٹے جعفر خان کی ان دونوں سوکر پیکے مٹل کے سکے سردار مہمن سنگھ سے بڑی دوستی تھی اس نے اس نازک موقع پر اپنے دوست سے مدد و اعانت کی درخواست کی۔ مہمن سنگھ لالعہاد فوج لے کر جعفر خان کی مدد کو پہنچ گیا اور یوں خان محمد خان خوشاب فتح کے بغیر داہیں لوٹ آیا۔ تاہم اس نے قلم طیم یہ کیا کہ لال خان، اس کے بیٹے حاکم خان اور اس کی بیوی نور بھری کو بے گناہ قتل کر دیا۔

خان محمد خان کی سفاکانہ طبیعت سے اس کا چھوٹا بھائی خان بیگ خان بھی بے حد شاکی تھا۔ اس نے ایک موقع پر بغاوت بھی کی تھی لیکن وہ مکمل طور پر ناکام ہو گئی۔ اب جبکہ خان محمد خان کے قلم و ستم حد سے بڑھ گئے تو ایک بار پھر خان بیگ خان نے اپنے بھائی کا تختہ اللئے کے لئے سازش تیار کی۔ اس نے اپنے ساتھ گزہ مہاراجہ کے ایک رئیس رجب خان سیال، سماجوال کے رئیس فتح خان اور خوشاب کے رئیس جعفر خان کو ملا لیا۔ کچھ عرصہ تو خان محمد ان تینوں دشمنوں کے متحده محاذ کا مقابلہ کرتا رہا لیکن طاقت کا توازن سراہ سرا اس کے خلاف تھا اور وہ بیک وقت تین رئیسیوں کا مقابلہ کرنے سے قاصر تھا۔ چنانچہ مجبور آخاں محمد خان نے رنجیت سنگھ کی حکومت سے مدد کی درخواست کی۔ یہ ۱۸۰۳ء کی بات ہے۔ اس وقت تک رنجیت سنگھ کی حکومت کوئی زیادہ مضبوط نہیں تھی اور خصوصاً پنجاب کے ان علاقوں پر جاریت کرنا اس کے بس کاروگ ن تھا۔ رنجیت سنگھ نے جب خان محمد کی مدد و اعانت سے محدود ری کا اظہار کیا تو خانی محمد خان نے خصوصاً اپنے بھائی خان بیگ خان کو اپنے دام فریب میں پھانے کے لئے ایک زبردست سازش تیار کی اور رنجیت سنگھ کو ایک لائک روپیہ رشتہ دے کر اپنے ساتھ اس سازش میں شریک کر لیا۔ خان محمد خان اور رنجیت سنگھ کے مابین خفیہ طور پر یہ طے پایا کہ رنجیت سنگھ اپنا لاڈ لٹکر لے کر بظاہر

شادیا نے بھجاتا لاهور واپس لوٹا تو نوانہ جوانوں پر مشتمل ایک رسالہ بھی اپنے ہمراہ لے گیا۔ یہ رسالہ پچاس نوانہ نوجوانوں پر مشتمل تھا جس کا کمانڈر قادر بخش نامی شخص تھا۔ اس قادر بخش نے رنجیت سنگھ کے عمد میں خوب نام کمایا اور مہاراجہ رنجیت سنگھ کے ساتھ بے شمار مہماں میں شامل رہا۔ خصوصاً ملتان کے معرکہ میں بھی یہ سکھ افواج کے ساتھ شامل تھا۔ ۱۸۳۷ء میں اس قادر بخش کا ایک بچا زاد بھائی فتح خان بھی مہاراجہ رنجیت سنگھ کے رسالہ کا کمانڈر بنا گیا تھا۔

احمد یار خان رئیس نوانہ کی اب کوئی اہمیت نہ رہی تھی۔ نہ تو اسے اپنے علاقے میں کوئی زیادہ پذیرائی حاصل تھی اور نہ ہی رنجیت سنگھ کے دربار میں اس کی کوئی عزت و تعظیم تھی۔ چنانچہ ان حالات سے دل برداشت ہو کر احمد یار خان نے مہاراجہ رنجیت سنگھ کی توکری کی اور ایک ہزار روپیہ سالانہ تنخواہ کے عوض وہ مہاراجہ کا چاک سوار مقرر ہوا اور پھر ۱۸۳۷ء تک یعنی مہاراجہ رنجیت سنگھ کی وفات تک وہ مہاراجہ رنجیت سنگھ کی گویا ذاتی ملازمت ہی میں رہا۔ خصوصاً اس کی شکار کے لئے ترتیب دی جانے والی مہماں کا ناظم رہا۔ انہیں ایام میں جب احمد یار خان نوانہ مہاراجہ رنجیت سنگھ کا ملازم تھا، اس کا بیٹا فتح خان ایک مشور سکھ سردار ہری سنگھ کی ملازمت میں تھا۔ ۱۸۱۹ء میں اس فتح خان نوانہ کو مسٹھ نوانہ کا علاقہ جاگیر میں عطا ہوا۔ اسے یہ جاگیر غالباً ہری سنگھ نے عطا کی تھی جو اسوقت اس پر قابض تھا۔ ۱۸۵۲ء میں راجہ وھیان سنگھ نے فتح خان کو مسٹھ نوانہ کے علاقہ کا نیجر مقرر کر دیا اور اس کی نظمت میں کوہستان نمک پر مشتمل وڑپھ سارے چوہا کے علاقے بھی دے دیئے۔ ہری سنگھ کی وفات ۱۸۳۷ء میں ہوئی۔ چونکہ فتح خان نوانہ کو مٹھا نوانہ اور اس کے نواحی علاقوں کا ناظم سردار ہری سنگھ نے بتایا تھا اور سکھوں کی لاهور حکومت کا اس میں کوئی عمل دخل نہ تھا۔ لہذا ہری سنگھ کی وفات کے بعد وہ لاهور آیا۔ لاهور میں فتح خان کی آمد کی غرض وغایت یہ تھی کہ وہ مٹھا نوانہ اور ان کے نواحی علاقوں کی نظمت کا پروانہ لاهور حکومت سے بھی حاصل کر لے تاکہ اسے لاهور کی سکھا شاہی سے کوئی خطرہ نہ رہے۔ لاهور میں راجہ وھیان سنگھ نے اس کی خوب آو بھگت کی اور ۱۸۳۸ء میں اس نے بھی اسے مٹھا نوانہ کا نیجر مقرر کر دیا۔ صرف یہی نہیں بلکہ کوہستان نمک میں نمک کی کافیوں

تکمیلے انجیا۔ چنانچہ اس نے ۱۸۳۷ء میں اپنے ایک جرنیل دیوان چند کی کمائی میں اس نوانہ رئیس سے لڑنے کے لئے فوج نور پور کی جانب روانہ کی۔ محفوظ معمولی سی مدافعت کے بعد نوانہ نکت کھا گئے اور نور پور کے قلعہ پر سکھوں کی فوج نے قبضہ کر لیا۔ بذات خود احمد یار خان مانکیرہ کی طرف بھاگ گیا۔ سکھوں نے نور پور میں تھوڑی سی فوج قلعہ کی حفاظت کے لئے چھوڑی اور واپس لاهور آگئے۔ چنانچہ احمد یار خان نے سکھ فوج کے واپس مرتب ہی اپنے علاقے پر دوبارہ قبضہ کر لیا۔ اس کے بعد کسی طریقے سے نواب آف مانکیرہ کے بیٹوں نے جنڈیا لے کے قریب احمد یار خان کے بیٹوں کو قید کر لیا جبکہ خود احمد یار خان کو دہاں سے بھاگ کر جان بچانا پڑی۔ اب احمد یار خان کے پاس اس بات کے علاوہ کوئی چارہ کارنہ تھا کہ وہ رنجیت سنگھ کی اطاعت قبول کر کے اس کا با بھکار بن جائے۔ چنانچہ اس نے یہی کیا اور مہاراجہ رنجیت سنگھ کی اطاعت قبول کر لی۔

۱۸۴۱ء میں سکھوں نے مزید پر پڑے نکالے اور مہاراجہ رنجیت سنگھ نواب آف مانکیرہ پر چڑھ دوڑا۔ احمد یار خان کی چونکہ نواب آف مانکیرہ سے پرانی عدالت چلی آری تھی۔ لہذا اس نے سکھوں کا بھرپور ساتھ دیا۔ اس دور میں مانکیرہ کا نواب حافظ احمد خان تھا۔ مانکیرہ کے نوابوں نے اپنی ریاست کی طرف آنے والے راستوں پر جا بجا قلعے تعمیر کر کے بزم خود اپنے دفاع کو تقابل تغیر بنا رکھا تھا۔ تاہم رنجیت سنگھ ہری سنگھ اسے یکے بعد دیگرے ان رکاوٹوں کو سرکر تائیگیا اور جہاں جہاں سے گزر آگیا جا بجا کنویں بھی کھو دتا گیا مگر اس کی فوج پانی کی قلت کا شکار نہ ہونے پائے۔ راستے کے تمام قلعے فتح کرنے کے بعد رنجیت سنگھ نے خاص مانکیرہ کے قلعہ کا محاصرہ کر لیا۔ چنانچہ صرف ۲۵ دن مخصوص رہنے کے بعد نواب آف مانکیرہ نے بھی رنجیت سنگھ کی اطاعت قبول کر لی۔ رنجیت سنگھ نے بھی اس کی اطاعت گزاری کو قبول کرتے ہوئے اسے ذیرہ جات کا ناظم رہنے دیا۔

اس جنگ کے دوران ہم بتا سکتے ہیں کہ نوانہ رنجیت سنگھ کے ہمراہ تھے اور انہوں نے اس کی کافی مدد و اعانت کی تھی۔ مہاراجہ رنجیت سنگھ اس نوانہ قوم کی خوبصورتی، دہری اور شہ سواری سے بے حد متاثر ہوا اور جب فتح و کامرانی کے

تھی سرداروں نے رکھوٹ ڈالنے کی کوشش کی تو فتح خان نے انہیں یہ وعدہ کر کے مطہن کر دیا کہ ان کے لگان کی شرح وہ گھٹا کر بہت کم کروے مگر چنانچہ اس وعدے کے پیش نظر وہاں کے روساء نے قلعہ کی تعمیر میں کوئی رکھوٹ کھڑی نہ کی بلکہ اس کا بھرپور ساتھ دیا۔ لیکن یہ فتح خان کی محض چال تھی۔ جب اس نے قلعہ مکمل کر لیا اور اپنے آپ کو اور اپنے ہمراہوں کو وہاں محفوظ کر لیا تو ارد گرو کے علاقوں سے بایہ دلگن کے ساتھ تلوان کی اوائیگی کا بھی مطالبہ کر دیا۔ اب وہاں کے روساء مجبور تھے۔ اور فتح خان کا حکم مانتے کے سوا ان کے پاس کوئی اور چارہ کار ہرگز نہ تھا۔ چنانچہ وہ موصول کے ساتھ ساتھ تلوان بھی ادا کرنے لگے۔ یہ تمام بندوبست کرچئے کے بعد فتح خان کامیاب دکامران والیں لاہور لوٹ دے اپنے ساتھ تواب آف ٹانک اللہ داد خان کا تو عمر بینا شاہنواز خان بھی لاہور لے آیا۔ لاہور میں اس تو عمر تواب شاہنواز خان کی پے حد آؤ بھگت کی گئی۔ اب فتح خان کا ستارہ عروج پر تھا۔ تاہم قدرت کے کھلیل زانے ہوتے ہیں۔ ہوا یوں کہ یکاکیں بھی دن میں اس کے گھن و میل راجہ دھیان سمجھے اور مسراجہ شیر سمجھے دونوں سندھانوں کی سکھوں کے ہاتھوں قتل ہو گئے۔ راجہ دھیان سمجھے اور جانشہ کے مارے جانے سے تھوڑی دری قبل فتح خان نوٹانہ اس کے ہمراہ تھا۔ ٹانک خاندان کے آخوندگان کے مارے جانے سے فتح خان نوٹانہ کے ہمراہ تھا۔ فتح خان نوٹانہ سندھانوں کے اور راجہ دھیان سمجھے قلعے کے اندر پڑے گئے اور فتح خان جیچے رہ گیا کہ اچانک قلعے کے دروازے بند ہو گئے۔ فتح خان اس نظرے کو فوراً بحث پگیا۔ لگان کا نکھل کر اپنے گھر آگیا۔ فتح خان کے اس عمل کی وجہ سے متخل راجہ وہاں سے فوراً کھک کر اپنے گھر آگیا۔ فتح خان کے اس عمل کی وجہ سے متخل راجہ دھیان سمجھے کے بیٹے راجہ ہیرا سمجھے نے علی الاعلان فتح خان نوٹانہ پر راجہ دھیان سمجھے کے قتل کی سازش میں شریک ہونے کا الزام لگا دیا۔ اور یہ بھی اعلان کر دیا کہ جو شخص فتح خان نوٹانہ کا سرکاٹ لائے گا اسے معقول انعام دیا جائے گا۔ حالانکہ یہ صرف الزام ہی تھا۔ فتح خان کو بھلا مسراجہ دھیان سمجھے کے قتل سے کیا قائد ہو گیا تھا؟ جبکہ دھیان سمجھے کے بیٹے جی اسے فائدے تھے۔ فتح خان کو جب یہ معلوم ہوا کہ اس کے سرکی قیمت مقرر کر دی گئی ہے وہ رات بیس پہل کر لاہور سے نکل یا ہجہ اور اپنے جدی علاقہ نوٹانہ آگیا۔ راجہ ہیرا سمجھے نے اسے گرفتار کرنے کے لئے فوراً فوج دیا۔ ایسے میں فتح خان دریائے سندھ کو پار کر کے بیوں کے ریس سراہن خان روٹے کیلائے کے کنارے ایک قلعہ تعمیر کر لیا۔ اس قلعہ کی تعمیر کے وقت وہاں کے

کا انتظام بھی اسی کے حوالے کر دیا۔ راجہ دھیان سمجھے نے فتح خان کے ساتھ اپنے معتز خاص کھتری پرس رام ناہی کو بھی اس کی نظمات کا شریک کا رہنا کر بمحیج دیا تاکہ فتح خان نوٹانہ کو فری پہنچ نہ مل سکے۔ تاہم ان دونوں کی شرکت کی نظمات زیادہ دیر نہ چل سکی۔ ۱۸۳۰ء میں فتح خان کے ہم بیس ہزار روپیہ کے بقايا جات نکلے اس نے اداگی میں پس دپیش سے کام لیا تو شزادہ نومنل سمجھے نے اسے بلا کر قید میں ڈال دیا اور اس وقت تک رہا۔ جب تک اس نے تمام ترباقایا جات ادائے کر دیئے۔ تاہم یہ نومنل سمجھے اس کے بعد فوت ہو گیا اور اقتدار مکمل طور پر فتح خان کے میل دھن راجہ دھیان سمجھے کے پاس آگیا۔ چنانچہ سکھا شاہی دربار کی طرف سے پھر سے فتح خان پر نوازشات کی بارش شروع ہو گئی۔ فتح خان کو اب علاقہ پکھی کا نیجہ مقرر کر دیا گیا اور فتح خان نوٹانہ کے دوسرے کنی رشتہ دار یعنی صاحب خان اور عالم خان وغیرہ میانوالی، شیخو دال اور فور پور نوٹانہ کے کاردار مقرر کر دیئے گئے۔ اس کے بعد شیر سمجھے گدی نشیں ہوا تو اسے علاقہ ٹانک کے انتظامی معاملات اور لگان کی وصولی میں بے حد مشکلات کا سامنا کرنا پڑا۔ یاد رہے کہ علاقہ ٹانک پر اس وقت مردت کاتی خیل قبلہ حکمران تھا۔ ٹانک خاندان کے آخری سردار و نواب اللہ داد خان کو سکھوں نے جملہ کر کے وہاں سے بے دخل کر دیا تھا۔ تاہم سکھوں کو ٹانک کے علاقہ پر جاریت سے کچھ حاصل نہ ہوا تھا اور مالیہ دلگان کی وصولی ان کے لئے ہمیشہ درد سربنی رہتی تھی۔ سکھ جو دست بھی وہاں لگان آکھا کرنے کے لئے بھیجتے تھے وہاں ان پر جملہ کر کے انہیں بھگاریا جاتا تھا یا قتل کر دیا جاتا تھا۔ ایسے میں دھیان سمجھے نے فتح خان نوٹانہ کو اس علاقہ کے مکمل اختیارات تفویض کر کے لگان کی وصولی کا فریضہ سونپ دیا۔ فتح خان نوٹانہ اس علاقہ کے حالات سے بخوبی آگاہ تھا۔ وہ جانتا تھا کہ بغیر نواب آف ٹانک کے تعاون کے وہاں سے لگان وصول کرنا جان جو کھوں کا کام ہے۔ چنانچہ اس نے دھان سمجھے کو تجویز پیش کی کہ اللہ داد خان نواب آف ٹانک سے صلح کر کے اسی کو نظمات ٹانک پر بحال کر دیا جائے لیکن اس تجویز کو عملی جامہ پہنانے سے قبل ہی اللہ داد خان فوت ہو گیا۔ فتح خان نوٹانہ نے اب ایک دوسری راہ لگان آکھا کرنے کے لئے یہ اختیار کی کہ اس نے کلی مردت پہنچ کر دریائے گیلائے کے کنارے ایک قلعہ تعمیر کر لیا۔ اس قلعہ کی تعمیر کے وقت وہاں کے

کے قلعہ پر قابض تھا۔ چنانچہ جواہر سنگھ نے پشاورا سنگھ کو اپنی راہ سے ہٹانے کی ڈیوٹی فتح خان ٹوانہ اور سردار چتر سنگھ اٹاری والا کی لگائی۔ ان دونوں نے آئندہ ہزار کی فوج کے ساتھ شزادہ پشاورا سنگھ کا انک کے قلعہ میں حاصلہ کر لیا۔ چونکہ اب قلعہ پشاورا سنگھ پر جان دیتے تھے۔ لہذا وہ مرنے مارنے پر آمادہ ہو گئے۔ چنانچہ ان حالات میں فتح خان اور سردار چتر سنگھ کو بڑور پاڑو قلعہ فتح کرنا ناممکن نظر آیا تو انہوں نے چالبازی و مکاری سے کام لیا اور شزادہ پشاورا سنگھ کی تکمیل حفاظت کا وعدہ کر لیا۔ پشاورا سنگھ ان کے دام فریب میں آگیا اور اس نے قلعہ ان کے حوالے کر دیا۔ یہ دونوں سردار اس کامیابی پر بے حد خوش ہوئے اور شزادے کو پھانس کر لاہور کی طرف لوٹ۔ جب یہ ان علاقوں کے کئی لوگ اس کے ہمراہ اٹھ کھڑے ہوئے۔ چنانچہ فتح خان نے ان لوگوں کی جمعیت ہمراہ لی اور اردو گرد کے ان علاقوں پر ٹوٹ پرا جو سکھوں کو لگان دیتے تھے۔ راجہ ہیرا سنگھ نے اس سے مقابلہ کے لئے فوجی دستے روانہ کئے لیکن اس ٹوانہ سردار نے انہیں پر درپے عبورت ناک شکستی دیں۔ سکھا شاہی نے مجبور ہو کر سردار منگل سنگھ کی کمائی میں ایک باقاعدہ زبردست فوج فتح خان کی سرکوبی کے لئے روانہ کی۔ اس پر فتح خان مقابلہ بے سود سمجھ کر پھر سے دریائے سندھ کے پار بھاگ گیا اور سکھوں نے مٹھاٹوانہ کا قصبه لوٹ کر تکمیل طور پر تباہ و بریاد کر دیا۔

تاہم اسے فتح خان کی خوش نصیحتی کے قدرت ایک بار پھر اس پر مہماں ہو گئی۔ اچانک راجہ ہیرا سنگھ اور پنڈت حکومت سے برطرف کر دئے گئے اور یہی فتح خان کے سب سے بڑے جانی دشمن تھے۔ ان دونوں کی برطمنی کے بعد فتح خان کے ایک اور سکھ دوست سردار جواہر سنگھ کو وزیر بنادیا گیا۔ اس خبر کے سنتے ہی فتح خان بے وہڑک لاہور آگیا اور لاہور میں پھر سے اس کی بے حد آؤ بھلت کی گئی۔ جواہر سنگھ نے اس پر بے حد مہماں کی اور دیوان سکھی مل کو جسے مہاراجہ رنجیت سنگھ نے ڈیرہ اسماعیل خان اور بنوں کا ناظم مقرر کیا ہوا تھا برطرف کر کے یہ نظمات فتح خان کے پروردی کر دی۔

”بنجاب کی برایوں کی تاریخ میں اس قتل سے بڑھ کر کوئی علم کا واقعہ درج نہیں ہے۔ پشاورا سنگھ برا وجہہ، اولو الحرم اور بیدار تو جوان تھا۔ رعلیا اور فون کو اس سے یکساں محبت تھی۔ اور اس

کے ہل جا کر پناہ گزیں ہو گیا۔ سکھوں نے سوانح خان کو پیش کش کی کہ وہ تین ہزار لے کر فتح خان کو ان کے حوالے کر دے۔ لیکن وڈیروں کے اس غیر سردار نے اس بات کو اپنے شیلان شان نہ سمجھا اور یوں سکھوں کو بے نسل و مرام لوٹا پڑا۔ اب فتح خان پھر سے دریائے سندھ عبور کر کے واپس آگیا اور میانوالی، عیسیٰ غیل اور اس کے نواحی علاقوں میں آباد نیازی و دیگر مسلمانوں کو سکھوں کے خلاف ہتھیار المخانے کے لئے ترغیب دینے لگ گیا۔ اس ٹوانہ سردار کی ان علاقوں میں خاصی جان پچان تھی۔ لہذا ان علاقوں کے کئی لوگ اس کے ہمراہ اٹھ کھڑے ہوئے۔ چنانچہ فتح خان نے ان لوگوں کی جمعیت ہمراہ لی اور اردو گرد کے ان علاقوں پر ٹوٹ پرا جو سکھوں کو لگان دیتے تھے۔ راجہ ہیرا سنگھ نے اس سے مقابلہ کے لئے فوجی دستے روانہ کئے لیکن اس ٹوانہ سردار نے انہیں پر درپے عبورت ناک شکستی دیں۔ سکھا شاہی نے مجبور ہو کر سردار منگل سنگھ کی کمائی میں ایک باقاعدہ زبردست فوج فتح خان کی سرکوبی کے لئے روانہ کی۔ اس پر فتح خان مقابلہ بے سود سمجھ کر پھر سے دریائے سندھ کے پار بھاگ گیا اور سکھوں نے مٹھاٹوانہ کا قصبه لوٹ کر تکمیل طور پر تباہ و بریاد کر دیا۔

جس دور میں جواہر سنگھ کو اقتدار ملا ان دونوں مہاراجہ رنجیت سنگھ کا بیٹا پشاورا سنگھ نہ نہ تھا۔ یہ سکھ شزادہ عوام میں بے حد مقبول تھا اور بے حد رعلیا پرور سمجھا جاتا تھا۔ تمام سکھ براوری اس کی گردیدہ تھی۔ مسلمان قومیں بھی اس کی عزت کرتی تھیں۔ جواہر سنگھ کو پشاورا سنگھ سے بغاوت کا کام حقہ خطرہ تھا۔ یہ پشاورا سنگھ ان دونوں انک

سے صرف وہی اشخاص فلت و عداوت رکھتے تھے جن کو اپنے  
ساتھ اس کی کلافت کا اور یہ قتل مگر اس بے گنہ کا خون رنگ  
لئے بغیر نہ بد اس کے قتل کے مرعکب اور اصلی محرك دونوں  
کو بہت سخت پلاش ملی۔ یعنی بدیاہن اور کمینہ خو چڑھکے اپنے  
وہن سے بیکھڑوں میں ددر جلا وطنی کی حالت میں مر۔ جواہر  
عجم، اس قتل کے اصلی بیان کو تصورے ہی عرصہ بعد اس کی فوج  
لے یورش کر کے مارڈالا اور ملک فتح خان (ٹوانہ) پر اس کو دار بدر  
کی شہمت سے جو مصیحتیں پڑیں ان کی تفصیل الگ ہے۔

برکیف فتح خان ٹوانہ نے شزادے کو قتل کرنے کے بعد کلام باغ (میانوالی)  
کے مقام سے دریائے سندھ عبور کیا اگر دیوان دولت رائے کے ہمراہ باقاعدہ فوج تھی جسے دیکھ کر  
فتح خان ٹوانہ کی بہت جواب دے گئی۔ چنانچہ وہ مجبوراً ڈیرہ اسماعیل خان کی طرف واپس  
لوٹ گیا۔ دولت رائے نے اس کا تعاقب کیا اور ڈیرہ پر چڑھائی کر دی۔ ملک فتح خان  
ٹوانہ نے تین ہزار آدمیوں کی جمعیت اپنی حفاظت کے لئے قلعہ کے باہر کھڑی کر رکھی  
تھی لیکن یہ لوگ سکھوں کی باقاعدہ فوج کا مقابلہ نہ کر سکے اور پہلے ہی جملہ میں فتح خان  
کو تباہ چھوڑ کر بھاگ گئے۔ فتح خان کو اب مجبور آپسا ہو کر قلعہ رکال گڑھ کی طرف ہنا  
پڑا جہاں کا انچارج اس کا بیٹا فتح شیر خان تھا۔ اس قلعہ میں پہنچ کر اس نے اپنے تمام  
قیدیوں کو تھیک کر دیا اور اسی رات دریائے سندھ عبور کر کے اپنے جدی علاقہ ملھانوالہ  
کو چلا گیا۔ اسی دور میں سکھوں اور انگریزوں کی لڑائیاں شروع ہو گئیں اور فتح خان  
انگریزوں کا حامی بن گیا۔ تاہم اسی دوران میں فتح خان سے اس کی نظمت کا حساب  
کتاب طلب کر لیا گیا۔ دیوان دینا تھا نے فتح خان کے ذمے سانچھ لاکھ روپیہ واجب  
الادا نکالا تھا جو ظاہر ہے اس دور میں ایک گراں قدر رقم تھی۔ فتح خان نے ادائیگی سے  
پس و پیش سے کام لیا۔ تاہم اسے اپنے بیٹے فتح شیر خان سمیت نظر بند کروایا گیا۔ انگریز  
میجر لارنس کے حکم پر اسے نظر بند کیا گیا تھا۔ بڑی سختی کے بعد صرف ایکس ہزار روپیہ  
ہی اس نے دیا تھا کہ اسی اثناء میں بغاوت ہو گئی اور میجر لارنس اور ایڈورڈ صاحب نے  
بیٹے سکندر خان کو قتل کو ادا بدل کر عاشق محمد خان اور اس کے

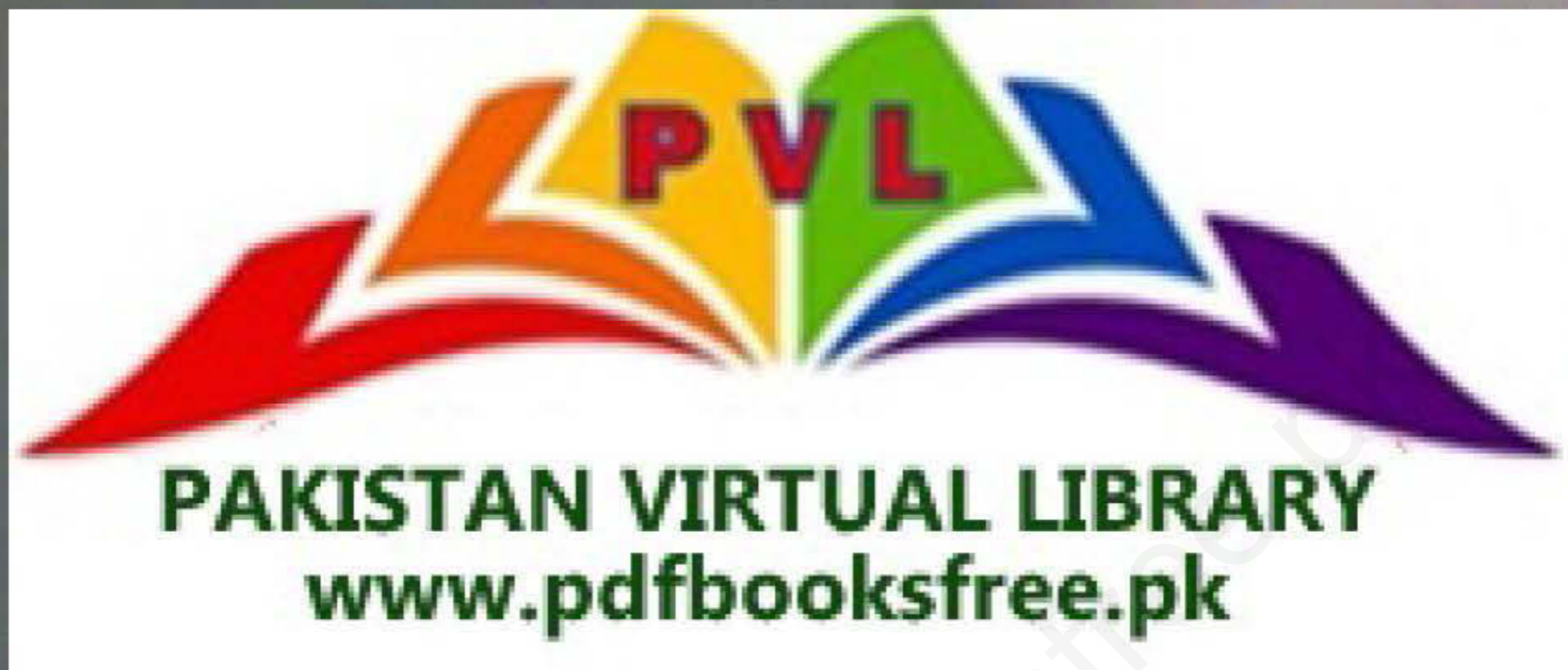
ہو کا کا علاقہ بھی ہیشہ ٹوانوں کے پاس رہا ہے اور یہاں ملک ناظر خان کی اولادوں کی عملداری رہی ہے۔ ان کے جد امجد ملک بخشی خان نے مہاراجہ رنجیت سنگھ کی فوج میں بھی خدمات انجام دی تھیں اور اسے موضع ہو کا میں حقوق مالکانہ اور تحصیل شاہ پور میں اراضی دی گئی تھی۔ اس قوم کا ایک سردار ملک فتح خان ۱۸۲۶ء میں ایک معز کے میں قتل ہو گیا تھا۔ ان کے ایک اور سردار ملک سلطان محمود خان نے بھی اگریز حکومت کی خدمات سراجعام دی تھیں اور اس سے کافی مراعات حاصل کی تھی

- 105 -

میانوالی کا ناظم مقرر کیا گیا تھا۔ ہنوں کی سکھ فوج نے جس وقت انگریزوں کے خلاف بغاوت کی تھی اس موقع پر بھی فتح خان ٹوانہ نے محض اپنی جرات اور حکمت عملی سے اسے فرو کیا تھا۔ اس کے فوراً بعد ہی ملکن میں شیر سنگھ نے بغاوت کر دی۔ جس پر ہنوں کے سکھ پھر سے باغی ہو گئے اور انہوں نے انگریز کرتل ہافر کو قتل کر دیا۔ اس دوران ہنوں کے قلعہ سے چار توپیں ملکن میں شیر سنگھ کی بغاوت کو فرو کرنے کے لئے دی جاری تھیں کہ سکھوں نے ان توپوں پر بھی قبضہ کر لیا اور انہیں چھین کر قلعہ کے اندر موجود فتح خان کا محاصرہ کر لیا۔ اس موقع پر فتح خان کی مدد و اعانت کے لئے مثالی سردار بیشمول محمد خان آف سیمی خیل اور مشور زمانہ بہادر ولاء خان (جو سکھوں کے لئے دو دھاری تکوار تھا)، جعفر خان رئیس پ، بازید خان شیرانی، مشیر خان اور محمد اعزاز خان سیمی خیل وغیرہ آپنے لیکن کئی مقامی سردار یعنی موسیٰ خان رئیس سکندر خیل، میر عالم خان رئیس مدآن وغیرہ فتح خان کے دشمن تھے اور وہ سکھوں سے مل گئے۔ جس کا متوجہ یہ تکاک سکھوں نے قلعہ فتح کر کے ملک فتح خان ٹوانہ کو گولی مار کر اس کا کام تمام کر دیا۔ اور فتح خان کے حامی مقامی سردار قید کر لئے گئے۔ بہر صورت فتح خان ٹوانہ نے اپنے لواحقین کے لئے بہت بڑی جاگیر اور رقم ورش میں چھوڑی تھی۔

تاہم فتح خان کے بیٹے ملک فتح شیر خان ٹوانہ کو بعد میں حکومت انگریز کی جانب سے بے حد پذیرائی ملی اور وہ ایڈورڈز صاحب بہادر کا معتمد خاص رہا۔ کئی لڑائیوں میں بھی اس نے انگریزوں کے ساتھ حصہ لیا اور بے حد مراعات حاصل کیں۔ اسے انگریزوں کی جانب سے خان بہادر کا خطاب بھی ملا۔ ملک فتح شیر خان دسمبر ۱۸۹۳ء میں فوت ہوا۔

نور پور اور مٹھہ ٹوانہ کے رو ساء کے بعد جہاں آباد کے ٹوانوں کا نمبر آتا ہے جن کا سردار ملک جہاں خان تھا۔ اس جہاں خان کو بھی وفاداری کے صلے میں حکومت انگریز نے خان بہادر کے خطاب سے نوازا تھا۔ یہ انگریزوں کی فوج میں اچھے عمدہ پر فائز رہا۔ اس کا انتقال ۱۸۹۷ء میں ہوا اور اس کا سب سے بڑا بیٹا ملک مبارز خان اس کا جانشین بنایا گیا۔ بہر صورت ٹوانوں کا یہ خاندان بھی انگریز دور میں بے حد ممتاز اور اہمیت کا حامل سمجھا جاتا تھا۔



رائیو

## راٹھور راجپوت

سورج بھی راجپتوں کے کم و بیش ۳۶ شاہی خاندان مشور ہیں اور ان کی راٹھور شاخ بھی ۳۶ شاہی خاندانوں میں سے ایک ہے۔ ہندوستان کی تاریخ سے پہلے چلتا ہے کہ اس خطے میں راٹھور خاندان بے حد اہمیت کا حائل رہا ہے۔ ان کا اصل دین قنوج تھا۔ غالباً وہیں سے انہوں نے ترقی کی اور قوت و اقتدار کے مالک ہوئے۔ قیاس غالب ہے کہ راٹھور پنوار راجپتوں ہی کی ذیلی شاخ ہیں۔ ہندوستان میں بیکانیر اور مارواڑ کے راٹھور بھی خاصے مشور رہے ہیں۔ زمانہ قدیم میں کئی علاقوں میں اگرچہ ان کی راجہ ہائیاں رہی ہیں تاہم شہرت کے لحاظ سے ان کے صرف ایک راجہ کا تھیسا" تذکرہ تاریخ کی کتابوں میں ملتا ہے جس کا نام راجہ رام دیو تھا۔ چنانچہ اس بات میں ہم صرف راجہ رام دیو ہی کے تذکرہ پر اتفاقاً کریں گے۔

## راجہ رام دیو

راجہ رام دیو ہندوستان کے قدیم راجہ پاسدیو کا پسر سلار تھا۔ راجہ پاسدیو کی عملداری میں ہند کا ایک وسیع قطعہ آتا تھا۔ وہ قنوج کے علاوہ بہار کا بھی حکمران تھا۔ یہ راجہ کثیر العیال تھا اور اس کے بیٹیں بیٹیں تھے۔ چنانچہ اس کی وفات کے بعد سلطنت حاصل کرنے کے لئے اس کے بیٹوں میں لاٹی شروع ہو گئی اور ان کے مابین اقتدار کی رسکشی کا یہ سلسلہ کم و بیش دس سال تک متواتر چلتا رہا جس سے شایی خزانہ خلی ہو گیا۔ اور رعایا فاقوں پر مجبور ہو گئی فوج کے تمام عمدیداروں نے باہمی مشاورت کے بعد عنان حکومت راجہ رام دیو کے حوالے کروی جو ظاہر ہے راجہ پاسدیو کا پسر سلار تھا۔ راجہ رام دیو کے متعلق لکھا ہے کہ وہ بے حد بہادر اور مدبر تھا۔ اس نے عنان حکومت سنبھالتے ہی سب سے پہلے تمام فتنہ و فساد کی پیغامبھی کی اور ملک میں امن و امان قائم کر دیا۔ اس راجہ نے مارواڑ پر حملہ کیا اور اس علاقہ کو پکھواہی قوم کے راجپتوں کے بقدر قدرت سے نکال کر وہاں راٹھوروں کی حکومت کی ولغت نکل ڈیل۔ اس نے پکھواہی قوم کو مارواڑ سے نکال کر رہنمائی کے نواح میں آپا کیا اور پکھواہی قوم

کے امراء کی لاکیوں کو اپنے نکاح میں لایا۔ اس دور میں رامھور خاندان مارواڑ میں آہلو ہوا۔ اس راجہ نے سلطنت کو مزید دست دینے کے لئے لکھنؤتی پر بھی حملہ کیا اور اسے فتح کر کے اپنے ہی بھنگے کو وہاں کی حکمرانی عطا کی۔ ازاں بعد دو سال امن و سکون سے حکومت کرنے کے بعد اس نے ماہہ پر حملہ کیا اور اسے بھی فتح کر کے وہاں اپنے خاندان کے رامھوروں کو آباد کیا۔ اس نے بھنگے کے راجہ کو بھی بخواہ کھایا تھا۔ اور اس کی بیٹی سے شادی کی تھی۔ اس کے بعد یہ راجہ کو هستان کے علاقوں کی جانب پڑھا اور گلیوں کے راجہ کو ٹکست دے کر وہاں بھی قبضہ کر لیا۔ اس راجہ نے پنجاب میں بے حد فتوحات کیں اور اپنی سلطنت کو بے حد دست دی۔ ہندی کوت، اگر کوت اور جموں وغیرہ مک کے تمام علاقے فتح کر کے اس نے اپنی راجدھانی میں شامل کرنے تھے۔

اس راجہ نے تقریباً ۵۲ سال تک بے حد امن و سکون اور ترذک و احتشام سے حکومت کی۔ تاہم اس کی وفات کے بعد یہ حکومت اس خاندان کے ہاتھوں سے نکل گئی۔ اس نے کہ اس کے پیڑوں کے مابین بھی دراثت کی بناء پر جھگڑے شروع ہو گئے تھے اور ان کے اس پاہمی نفاق کا فائیدہ اٹھاتے ہوئے ایک شخص پر تاپ پتند یسودیہ نے ان سے حکومت چھین لی تھی ۱۰۶۔

### رامھور

رامھور کی کافی ساری ذیلی شاخیں بھی ہیں جن کا الگ سے تذکرہ کیا جائے گا تاہم اس قوم کے کئی لوگ صرف رامھور ہی کھلواتے ہیں۔ اگرچہ ان کی تعداد ہمارے پنجاب میں کچھ زیادہ تو نہیں ہے لیکن اس کے پابند یہ لوگ پنجاب کے تقریباً تمام اخلاق میں پھیلے ہوئے ہیں۔ رامھور زیادہ تر لاہور کے ضلع میں آباد ہیں۔ دوسرے نمبر پر یہ لوگ جملم اور تیسرے نمبر پر ساہیوال میں آباد ہیں۔ ان علاقوں کے علاوہ یہ لوگ سیالکوٹ، گوجرانوالہ، شخوپورہ، راولپنڈی، گجرات، سرگودھا، شاہ پور، ملتان، جھنگ، منظر گزہ اور ہملپور کے اخلاق میں آباد ملتے ہیں۔ گجرات، راولپنڈی اور ملتان کے اخلاق میں اس قوم کے بھنگ چند خاندان ہی آباد ہیں۔ یہ قوم کشیر و پونچھ کے اخلاق میں کافی تعداد میں آباد ہے اور ہندوستان میں بھی ان کی خاطر خواہ گڑھیاں آباد ہیں۔

کئی مورخین نے رامھور قوم کی اصل تھیا یا ستمیں اقوام سے بجاں ہے۔ ان

لفظ "رامھور" کی مختلف شکلیں کامی ہوئی ملتی ہیں۔ رامھر، راٹھر، روٹھور اور رائیتو وغیرہ ان سب الفاظ کی اصل رامھور ہی ہے۔ لفظ رامھور کا مطلب پہلوان، شہزادہ زور یا جنگجو ہے۔ تاریخ راجستان کے مصنفوں کو عملی ہاؤ نے لفظ رامھور کی اصل رائسویتائی ہے۔

مورخین کے نزدیک سیخین قوم جو زمانہ قدیم میں دریائے جیون کے کنارے وسط ایشیا تک حکمران تھی، جب ہندوستان آئی تو رفتہ رفتہ دریائے ایک (سندھ) سے دریائے گنگا تک پہنچ لگی۔ کچھ عرصہ تک اس قوم کا نام سیخیا یا سیخین ہی رہا لیکن جب بعد میں ہندوستان میں نسلی اور جغرافیائی لحاظ سے اس قوم کی زیادہ ذیلی شاخیں بن گئیں تو جس ان کا تمدن بدل گیا وہاں یہ قوم کئی دیگر ناموں سے بھی موسوم ہو گئی۔ چنانچہ نام رائخور بھی انہیں میں سے ایک ہے۔

یہ نظریہ بھی درست لگتا ہے ہم اس شخص میں وضاحت کر آئے ہیں کہ یہاں ساکا یا سیخین اقوام کے چار سرداروں کو غسل آتشیں دے کر راجپوت گروپ میں شامل کیا گیا تھا۔ ممکن ہے رائخور انہیں کے ایناڑا اخلاف ہوں۔

تاریخ راجستان کے مشور مورخ کرتل نوڈ نے رائخور قوم کے متعلق ایک جدا گانہ نظریہ پیش کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ رائخور قوم کا تعلق ایک قدیم قوم رائشو سے ہے۔ اس قوم کے ایک راجہ نیپال نے ۱۷۳ء میں رائخور قوم کے راجہ پہل کو قتل کر کے قتوں پر بفسد کیا تھا۔ لیکن ہمارے خیال میں رائخور لفظ کی اصل رائشو ہرگز نہیں ہے۔ کرتل نوڈ کا یہ کہنا کہ قدیم رائشو قوم کے راجہ نیپال نے رائخور قوم کے راجہ بے پال کو قتل کیا تھا خود اس امر کی دلیل ہے کہ رائشو اور رائخور دو مختلف اقوام تھیں اور یقیناً" رائخور قوم کو رائشو کہنا بہت بڑی غلطی ہے۔ بلکہ تاریخ فرشتہ کے اور اس بات کے گواہ ہیں کہ رائخور قوم شروع ہی سے رائخور کہلاتی آئی ہے۔ اور خصوصاً قتوں پر ان کا اقتدار قبل از تاریخ کے نامعلوم دور سے لے کر ۱۹۵۱ء تک لا زوال رہا ہے۔ اور شاہاب الدین غوری سے پہلے وہاں کی حکومت اس قوم سے کوئی بھی خاندان نہیں چھین سکا۔ جیسا کہ ہم سطور بالا میں بتا آئے ہیں کہ ۱۹۵۱ء یا ۱۹۳ء میں شاہاب الدین غوری اور قطب الدین ایک کے ہاتھوں اس قوم کا اقتدار انجام کو پہنچا اور یہ لوگ اپنے نامور سردار سیاحی یا شیوجی کی ماتحتی میں مارواڑ آکر آباد ہوئے اور وہاں انہوں نے ازسر نو اقتدار حاصل کیا۔ اس شیوجی کی تیرھویں پشت میں سے راؤ جوڑھا پیدا ہوا جس نے جوڑھور کی بنا ڈالی۔ یہ غالباً ۱۳۵۹ء کا ذکر ہے۔ راؤ جوڑھا کی چوتحی پشت میں سے راؤ مالدیو پیدا ہوا جو مغل شہنشاہ اکبر کے دور میں رائخور قوم کا معروف

رئیس تحد مسماۃ جو دھا بائی جو اکبر اعظم کی بیوی اور جہانگیر کی مل تھی، اسی راؤ مالدیو کی بیٹی تھی۔ مشور رائخور سردار راجہ اودے سنگھے اسی جو دھا بائی کا بھائی تحد اس اودے سنگھے نے بعد از وفات سترہ بیٹی اور اتنی ہی بیٹیاں چھوڑی تھیں۔ اودے سنگھے کی وفات کے بعد اس کا تیرسا بیٹا غالبہ ۱۵۶۱ء میں باپ کا جائش بنا لایا گیا تحد اس کا نام راجہ سورج سنگھ تحد جبکہ اس کا ساتواں بیٹا دلیپ سنگھہ بیٹہ مغل بادشاہوں کے دربار سے وابستہ رہا۔ اس دلیپ سنگھے کے پوتے رتن سنگھے کو مغل شاہوں نے ملوہ میں جا گیر عطا کی تھی اور اس نے اپنے ہم سے رحلام کا شر آپلو کیا تھا جو بعد میں ایک الگ ریاست بن گیا۔ رحلام کی ریاست تقسیم ہند سے پہلے تک اسی خاندان کے پاس رہی۔ رائے مالدیو کے ایک اور فرزند کشن سنگھہ ہی نے مغل شہنشاہ شاہ جہاں سے جا گیر لے کر کشن گڑھ ریاست قائم کی تھی یہ ریاست بھی تقسیم ہند تک اسی قوم کے پاس رہی۔ رائے مالدیو کے ایک اور بیٹے کا نام کرعل ٹاؤ نے تاریخ راجستان میں جو نت سنگھے لکھا ہے۔ اس جو نت سنگھے کے بیٹے کا نام مان سنگھے تھا۔ ہندوستان میں پڑمان جو دھا خاندان اسی مان سنگھے کے بیٹے کا نام مان سنگھے تھا۔ خان پورہ اسی خاندان کے اجداد کا بسایا ہوا ہے۔ مان سنگھے کے ایک بیٹے کا نام سراجن سنگھے تھا اور یہی سب سے پہلے ایک مسلمان درویش کی دعوت پر مسلمان ہوا تھا۔ اس شخص نے اسلام قبول کرنے کے بعد لاہور کی طرف لقل مکلفی کی۔ لاہور سے کشیر پہنچا اور کشیر سے لقل مکلف کر کے پونچھ کے علاقہ میں آپلو ہوا۔ بعد میں اس نے پونچھ کو بھی خیر باد کہہ دیا اور کوئی میں مستقل سکوت اختیار کی۔ اس شخص کا اسلامی نام سراج الدین بنا لایا جاتا ہے۔ اس شخص کی اولاد بھی پونچھ اور کوئی نہیں آپلو ہے۔ خصوصاً پونچھ میں یہ لوگ اپنے جد احمد مان سنگھے کی نسبت سے بینا رائخور کہلاتے ہیں۔ اس نو مسلم سراج الدین نے مغل حکراوں سے پونچھ کی حکومت بھی حاصل کی تھی اور افغان حکراوں کے دور تک یہ لوگ پونچھ پر حکران رہے۔ پونچھ و کوئی میں سراج الدین رائخور کے خاندان کو چودھری خاندان بھی کہا جاتا ہے اور کئی مورخین نے یہ دعوے بھی کئے ہیں کہ رائخور نسل کے انتہا سے سمجھ رہیں۔ یہ نظریہ قطعی طور پر غلط ہے۔ اس نظریے کی بیانی وجد ہے لیکن یہی ہے کہ متذکرہ بالا سراج الدین نے کوئی میں سراج الدین کے اکبر خاندان میں نہ صرف شلوی کی تھی بلکہ

اپنے کجر سر ناہی صبیب کی جائیداد کا بھی دارث ہنا تھا۔ غالباً اسی وجہ سے اس خاندان کو چودھری بھی کہا جاتا ہے جو ظاہر ہے عموماً کجر اقوام اپنے سردار کے لئے لفظ استعمال کرتی ہیں۔

بہر کیف رائخور قوم کا نو مسلم رئیس چودھری سراج الدین زندگی بھر مغل حکمرانوں کا منظور نظر رہا اور ان سے بے حد مراعات اسے ملتی رہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس کی خدمات کے صلے میں مغل شہزادہ سلیم نے (جو بعد میں جہانگیر کے نام سے مشہور ہوا) سراجدین کو راجہ کا خطاب اور سند عطا کی تھی۔ راجہ سراجدین کی پہلی رانی سے ایک روز فتح محمد پیدا ہوا تھا جس کی نسبت سے سراجدین کو ابو الفتح بھی کہا جاتا ہے۔ سراج الدین کی دوسری یوں چوبان قبیلے سے تھی جس میں سے اس کے دو فرزند پیدا ہوئے تھے جن کے نام نور احمد خان و خان محمد خان بتائے جاتے ہیں۔ کہوٹہ اور پونچھ کے رائخور سراجدین کے انسیں فرزندوں کے ابتداء و اخلاف ہیں۔ اور اس علاقہ پر ان لوگوں نے لمبا عرصہ حکومت کی ہے۔ راجہ سراجدین رائخور نے اس علاقہ پر ۱۵۹۳ء سے ۱۶۲۵ء تک حکومت کی اور اس کی وفات کے بعد اس کا پیٹاخ خان تخت نشین ہوا جس نے ۱۶۳۶ء سے ۱۷۰۰ء تک حکومت کی۔ راجہ فتح خان کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ بے حد درویش خصلت انسان تھا۔ اس نے اپنی زندگی میں ہی اپنے بیٹے راجہ عبد الرزاق کو جانشین بنایا کر گوشہ نشین اختیار کر لی تھی۔ جبکہ اس نے اپنے ایک دوسرے بیٹے راجہ محمد معظم خان کو سدھروں اور کہوٹہ کا علاقہ جاگیر میں دے دیا تھا۔ راجہ عبد الرزاق نے اپنی راجدھانی کو کافی وسعت دی اور کشمیر کا کافی علاقہ اس میں شامل کر لیا تھا۔ راجہ عبد الرزاق کا دور ۱۷۰۰ء تا ۱۷۳۷ء کا تھا جبکہ اس کے بیٹے راجہ رستم خان کا دور حکومت ۱۷۴۰ء تا ۱۷۸۷ء میں تھا۔ راجہ رستم خان کی وفات کے بعد اس کا پیٹاخ راجہ محمد شہباز خان سری آرائے سلطنت ہوا جس کا دور ۱۷۸۷ء تا ۱۷۹۲ء تھا۔

راجہ محمد شہباز خان کی وفات کے بعد اس کا بھائی راجہ خان بہادر خان والی تخت بنایا گیا۔ جس کا دور ۱۷۹۲ء تا ۱۷۹۵ء تھا۔ رائخور خاندان کے ان راجاؤں کے علاوہ ویگر بھائی بندوں نے بھی پونچھ، کشمیر اور کہوٹہ کے کئی علاقوں پر مختلف ادوار میں حکومت کی ہے۔ بیسویں صدی کے دور تک راجہ افراسیاب خان سدھروں و کہوٹہ کا حکمران تھا جو اسی خاندان کا چشم و چہراغ تھا۔

## جتوں

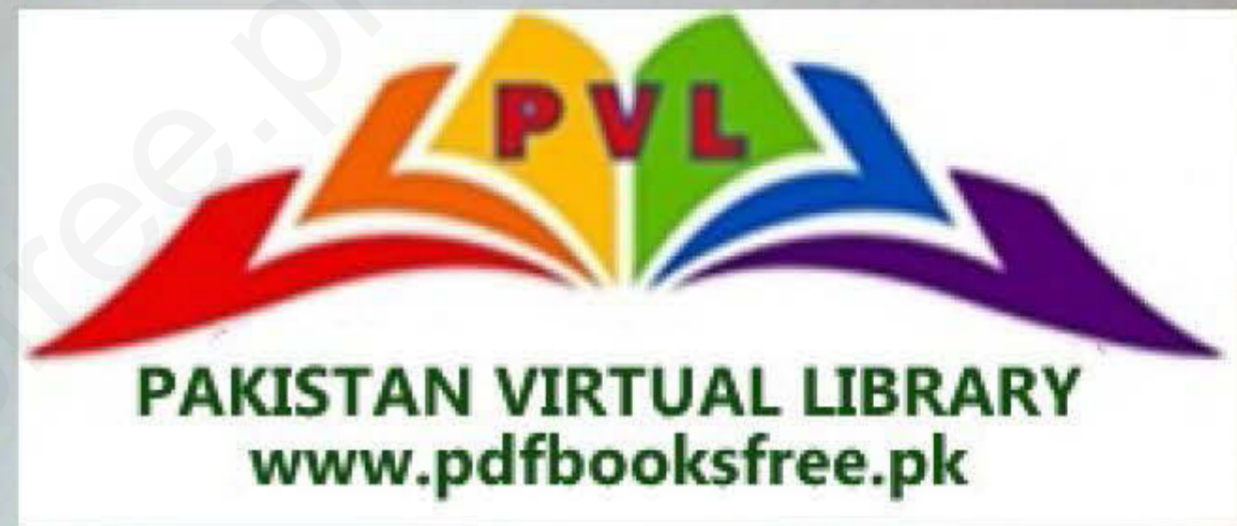
## جنوں

جنوں ہنگام میں راجپتوں کی ایک مشور قوم ہے۔ یہ لوگ زیادہ تر راولپنڈی کے ضلع میں آباد ہیں جبکہ دوسرے نمبر پر جملہ ان کا مرکز ہے۔ علاوہ ازیں سالکوت، لاہور، گوجرانوالہ، گجرات، شہ پور، سرگودھا، ملکان، جھنگ اور منظر گڑھ میں بھی ان کے بے شمار خاندان رہتے ہیں۔ اس قوم کے چند خاندان بہلوپور میں بھی ملتے ہیں ویہ اسماعیل خان اور بنوں میں بھی یہ کافی تعداد میں آباد ہیں جبکہ آزاد کشمیر و پونچھ کے علاقوں میں بھی ان کی خاطر خواہ تعداد آباد ہے۔

جنوں قوم کی اصل کے متعلق کئی نظریات مشہور ہیں۔ ایک معروف نظریہ یہ ہے کہ یہ لوگ اس مشور راجہ مل کی اولاد ہیں جو ایک رائحور راجپوت تھا اور پانڈوؤں کی اولاد میں سے تھا۔ کئی ماہرین اس قوم کو اگرچہ چدر بھی راجپوت حلیم کرتے ہیں لیکن رائحور نہیں مانتے۔ تاہم حقیقت یہ ہے کہ یہ قوم رائحور راجپتوں کی شاخ ہے اور ان کا تعلق اگنی کل راجپتوں کے خاندان سے ہے جو نسل کے اعتبار سے ساکا یا تکا تھے۔

جزل کنگ حام کے نظریہ کے مطابق جنوں قوم ہنگام کی بے حد قدم قوم ہے۔ جو ۵۰۰۰ برس قبل مسیح میں ہنگام میں داخل ہوئی تھی۔ یہ قوم مشور آریائی قبیلہ اجمیدا کے ساتھ یہاں وارد ہوئی تھی۔ اس قوم نے اجمیدا قبیلہ کے ساتھ مل کر راولپنڈی سے ملکن تک کے درمیانی رقبے پر اپنی حکومت قائم کی تھی اور ان علاقوں پر صدیوں تک حکمران رہی۔ البتہ ہمارے نظریہ کے مطابق جو لوگ قبل از مسیح کے کسی دور میں آریائی قبیلہ اجمیدا کے ہمراہ مذکورہ علاقوں میں وارد ہوئے تھے اُسیں جنوں نہیں کہا جاسکا۔ ہم سمجھتے ہیں کہ وہ لوگ جنوں قوم کے اجداد تھے۔ یاد رہے کہ جنوں پانڈوؤں کے ابتداء و اختلاف مانے جاتے ہیں اور پانڈوؤں کا ان علاقوں میں قیام ایک حلیم شدہ امر ہے۔

رائحور جنوں قوم کے جد امجد کا نام راجہ مل تھا جو ظاہر ہے پانڈو رائحور قبیلے



ہمارے خیال میں بلاشبہ راجہ مل کے بیٹے جوہد اور دیر کی اولادیں اسلام قبول کر لینے اور جنبو اتار کر جلا دینے والے واقعہ کی نسبت سے ہی جنبو ع مشہور ہوئیں۔

روایت ہے کہ جب راجہ مل نے سلطان شاہ الدین غوری کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا اس وقت اس کے پانچ بیٹے تھے جن کے نام جوہد، دیر، کلا، تلوی، اور لکھا تھے یہ پانچوں بھائی الگ الگ اقوام کے اجداد بنئے اور ان میں سے الگ الگ قبیلے وجود پذیر ہوئے جن کی تفصیل حسب ذیل ہے:-

### (۱) راجہ دیر خان پر راجہ مل

راجہ دیر خان اپنے باپ کے بعد کھیوٹہ اور پنڈوارن خان کا حکمران ہوا۔ اس کے بیٹے راجہ احمد خان کی اولاد طوٹ، بادشاہ پور اور ڈلوال کے خاندان ہیں۔

### (۲) راجہ جوہد پر راجہ مل

راجہ مل کا بیٹا راجہ جوہد اس علاقہ کا وارث بنا جمال قدم مکھلا آپو تھا اور وہاں زیادہ تر بھن رہتے تھے۔ راجہ جوہد نے اس علاقے کا نام کھیالہ رکھا اور ایک قلعہ اور دو بارانی تلاب تعمیر کوئے۔ یہ قوم کئی صدیوں تک اپنی دو بارانی تلابیوں کے پانی کو استعمال کرتی رہی۔ کیونکہ ان تلابیوں کے علاوہ ان کے پاس پانی حاصل کرنے کا کوئی اور ذریعہ نہیں تھا۔ راجہ جوہد کے چار بیٹے مشور گذرے ہیں جن کے نام رہپال، نسل، چپل، اور جے پال، تھے ان چار بھائیوں میں سے اس قوم کے مزید چار ذیلی خاندان وجود پذیر ہوئے جن کی تفصیل حسب ذیل ہے۔

### (۱) رہپال

رہپال کی نسل سے باغانوالہ، کوت عمر، پنڈی،  
کھوکھر، درگاہ، چاکری، پرچک، نتمیال، فرید پور، شیر پور،  
کملائیں۔

کا چشم و چرانغ تھا۔ کہا جاتا ہے کہ یہ راجہ مل ۱۹۸۰ء میں جوہد پور یا قتوں سے نقل مکلن کے اس علاقے میں آیا تھا۔ یہاں آکر اس راجہ کو معلوم ہوا کہ کسی قدم دور میں اس کے اچھا داد (پانڈو) جنم کی شمالی پہاڑیوں میں آباد رہے ہیں۔ چنانچہ راجہ مل نے بھی اپنے اجداد کی طرح انہیں پہاڑیوں کے قریب راج گڑھ آباد کیا تھا۔ راج گڑھ کو اب راجکوت کے ہم سے یاد کیا جاتا ہے۔ راجہ مل اپنی اس نئی راجہ محلی پر ۱۹۸۰ء سے لے کر سلطان شاہ الدین غوری کے حملہ تک نہایت امن و سکون سے حکومت کرتا رہا۔ جب سلطان شاہ الدین غوری نے ہند پر دھوا کیا تو اس نے راجہ مل کو اپنے حضور طلب کیا لیکن راجہ مل نے اس کی اطاعت کرنے سے انکار کر دیا۔ اس انکار کا نتیجہ یہ تھا کہ شاہ الدین غوری نے راجہ مل پر پوری قوت سے حملہ کر دیا۔ اور نکست دے کر اسے گرفتار کر لیا۔ راجہ مل نے چاروں تھار ہندو مذہب چھوڑ کر اسلام قبول کر لیا۔ کہا جاتا ہے اس سے تکلیف جنبو ع قوم تمام کی تمام ہندو تھی اور ہندوؤں کی طرح جنبو یا زنار پہنتے تھے۔ چنانچہ جب ان کے راجہ مل نے مذہب اسلام قبول کر لیا تو اس کی تقلید میں راجہ مل کی تمام قوم بھی مسلمان ہو گئی۔ جب یہ لوگ مسلمان ہوئے تو انہوں نے اپنے اپنے جنبو گروں سے اتار کر ایک طرف رکھ دیئے اور جب بے شمار جنبو جن کا وزن کنی من بنا تھا جمع ہو گئے تو انہیں آگ لگادی گئی چنانچہ اس دور سے اس قوم کا نام جنبو ع مشہور ہو گیا۔ کنی ماہرین اس روایت کو درست تسلیم نہیں کرتے کہ جنبو جلانے کی وجہ سے یہ قوم جنبو ع کھلائی۔ ان کا کہنا ہے کہ جنبو جسے یہ قوم ترک کر رہی تھی اس کے نام کا حصہ کیونکہ بن سکتا ہے؟ یہ نام تو اس قوم کا پڑ سکتا تھا جس نے جنبو یا زنار پہننا شروع کیا ہو۔ جنبو کا استعمال ترک کر کے یا جنبو توڑنے پر تو اس قوم کا نام جنبو توڑ مشہور ہونا چاہئے تھا؟۔

ایک روایت یہ بھی ہے کہ راجہ مل کے ایک بیٹے کا نام جوہد تھا۔ یہی جوہد کثرت استعمال سے جنبو ع بن گیا۔ گویا جوہد کی اولادیں جنبو ع کھلائیں۔ ایک انگریز صحف مشرب برلندر تھا کہ بھی یہ خیال ہے کہ

”راجہ مل کے بیٹے جوہد اور جوہد کے بھائی دیر کی اولادیں جنبو ع کھلائیں۔“

### (۵) راجہ کھکھا پر راجہ مل

راجہ کھکھا کی اولادیں آزاد کشمیر، ضلع مظفر آباد اور پونچھ کی تحصیل بنی میں سکونت رکھتی ہیں۔

جنہوں قوم کی مرد بے شمار زیلی شاخص ہیں تاہم یہ قوم عددی اختیار سے جس قدر بڑھتی گئی اسی قدر منتشر بھی ہوتی گئی۔ اگر یہ عظیم قوم باہم متحد رہتی تو اس علاقے کی کوئی بھی دوسری قوم ان پر بھی غالب نہ آسکتی تھی۔ لیکن جوں جوں اس قوم کی افرادی قوت بڑھتی گئی توں توں یہ بے شمار گروہوں میں تقسیم ہوتی گئی اور اپنی قوت کھوتی گئی۔ ہندوستان میں مثل قوم کے پسلے حملہ آور تیمور نے جب ۱۴۹۸ء میں ہندوستان پر حملہ کیا تو جنہوں قوم نے مسلمان ہونے کے ناطے اس حملہ آور کا بھرپور ساتھ دیا تھا۔ ازاں بعد جب بابر نے ۱۵۲۶ء میں اس علاقے پر حملہ کیا تو اس وقت بھی جنہوں قوم نے اس کا مکمل ساتھ دیا۔ شمسناہ بابر نے اپنی ترک میں بھی جنہوں سرداروں کا تذکرہ کیا ہے۔ اس علاقے میں مغلوں کے سب سے بڑے دشمن گکھڑ تھے اور جنہوں نے گکھڑوں کے مقابلے میں ہمیشہ مغلوں کا ساتھ دیا تھا۔ چنانچہ ۱۷۶۵ء کے لگ بھگ جب اس علاقے میں مغل حکومت کمزور ہو گئی تو اس علاقے کے گکھڑوں نے اعوانوں کے ساتھ مل کر اس قوم پر حملہ کر دیا اور پہلے درپے لڑائیوں کے بعد انسیں کمزور کر کے اپنے علاقوں سے بے دخل کر دیا۔ اس کے بعد جب سکھوں کا عروج شروع ہوا تو انہوں نے بھی اس قوم کی تباہی میں کوئی کرنہ چھوڑی اور ان کے علاقے مکمل طور پر تاراج کر کے رکھ دیئے۔

موضع گر جاکھ کے متعلق ہم سطور بالا میں بتا کر آئے ہیں کہ جنہوں قوم نے آباد کیا تھا۔ یہ قصبہ جلال پور کے قریب ماضی میں نہ صرف ایک زرخیز علاقہ تھا بلکہ یہاں جنہوں قوم کا ایک قلعہ بھی تھا۔ اس علاقے پر ملک ہست خان اور ملک تامار خان کی اولادیں حکمران رہی ہیں۔ ملک ہست خان اور ملک تامار خان کا ذکر شمسناہ بابر نے اپنی ترک میں بطور خاص کیا ہے۔ بابر کے بعد ہندوستان میں جب تک اسکی اولادیں حکمران رہیں اس علاقے کے جنہوں کو عروج حاصل رہا۔ مغلوں نے اس قوم کے

سید پور، اور نیتل کے خاندان وجود پذیر ہوئے۔ رچپال ملوٹ میں حکومت کرتا تھا۔ اس کے بیٹے نارو نے برا قیر کر لیا تھا اور نارو کے پوتوں ہست خان اور تامار خان نے گر جاکھ کو آباد کیا تھا۔ یہ مثل بادشاہ بابر کے دور میں تھے جن کا ذکر بابر نے ترک بابری میں کیا ہے۔

### ب سنسپیل

سپل کی نسل سے چوبہ سیدن شاہ، دیسہ چوہڑ، کوئلی سیدن، کنورا، سلوری، کلس و چپی، مخدوم جانی، دہلی، لدھڑ، دہلی، دھڑیاں اور کھوالہ کے خاندان بنے۔

### (ج) جپل

جپل کی اولاد تھوڑی تھی اور صرف گلواں میں سکونت پذیر ہے۔

### (د) بے پال

بے پال کی اولاد ڈنڈوں اور ورندوں کے نمبردار خاندان ہیں۔

### (۳) راجہ کلا پر راجہ مل

راجہ کلا کی اولادیں ضلع راولپنڈی میں سکونت رکھتی ہیں۔

### (۴) راجہ ترلوپی پر راجہ مل

راجہ ترلوپی کی اولادیں ہزارہ، انک اور راولپنڈی کے اضلاع میں مختلف جگہوں پر آباد ہیں۔

سرداروں کو دیوان کا خطاب دے رکھا تھا۔ مغل سلطنت کے زوال کے بعد سکھ سردار چشت سنگھ سوکر پیکر نے جنگوں کے گزہ موضع گرجاگھ پر بے خبری کے عالم میں اچانک حملہ کیا اور اس علاقے کو مکمل طور پر تباہ و برپا کر دیا۔ جنگوں کے اس وقت کے سردار حاکم دیوان خدا بخش خان کو اس افراتفری کے عالم میں بھاگ کر پنڈ سادیکا میں پناہ لیتا پڑی تھی جبکہ اس کی اراضیات پر دوسرے لوگ قابض و متصرف ہو گئے تھے۔ سکھوں کے بعد جب یہ علاقے انگریزوں کی عملداری میں آئے اس وقت خدا بخش کے پوتے دیوان خان بہادر خان نے اپنی متبوعہ اراضیات کی بازیافت کا وعوی کیا۔ اس دور میں خدا بخش کی اولادیں جلال پور اور پنڈی سید پور میں آباد ہو گئی تھیں۔ ۱۸۹۵ء میں دیوان خان بہادر خان کے بیٹے دیوان قاسم علی خان کو گورنمنٹ برطانیہ نے قوی خدمات کے صلے میں سرگودھا میں تین مرلح اراضی عطا کی تھی۔ دیوان قاسم علی خان کے دو بیٹے دیوان خدا بخش خان اور دیوان صاحب خان تھے جو انگریز حکومت کے ہمیشہ بھی خواہ رہے اور انگریزوں سے انہوں نے گوہاں گوں مراعات بھی حاصل کی تھیں۔ اب ہم ذیل کی سطور میں جنوبیہ قوم کی مختلف اہم شاخوں کا الگ الگ تذکرہ کریں گے۔

## (۲) جنوبیہ قوم کی شاخ سلوٹی

جنگوں کی یہ شاخ کسی دور میں مکھیالہ شاخ سے الگ ہو کر سلوٹی کے مقام پر آباد ہوئی۔ اس شاخ کا سب سے پہلا شخص جس نے اقتدار حاصل کیا راجہ مددی خان تھا۔ اس مددی خان نے پہلے پہل سکھوں کی خدمت کی تھی اور بعد ازاں سکھوں سے الگ ہو کر انگریزی فوج میں جمدار بھرتی ہوا تھا۔ انگریزوں کے ساتھ اس نے افغانستان کی جنگ میں بھی حصہ لیا تھا۔ اور اس کے صلے میں اسے نہ صرف انگریز حکومت کی جانب سے تمغہ ملا تھا بلکہ فیصل آباد میں چھ مرلح جات اراضی بھی ملی تھی۔ راجہ مددی خان کے بعد اس کا بیٹا جلال خان بھی انگریز فوج میں رسالدار بھر رہا تھا۔ تمغہ جات حاصل کئے۔ اسے حکومت انگریز نے ”بہادر“ کا خطاب دیا تھا اور تحصیل پنڈ دادن خان میں سات سو ایکڑ اراضی بھی دی تھی۔ یہاں اس قوم نے چک مددی خان آباد کیا تھا۔ راجہ مددی خان کا بیٹا شمشیر مددی خان اور اس کا چھوٹا بیٹا شیر بہادر خان اپنے دور کے نامور سردار تھے۔ یہ بھی انگریز فوج میں ملازم رہے۔ راجہ شمشیر مددی خان کے دو بیٹے غلام مرتضی خان اور شیر بہادر خان بھی انگریزوں کی فوج میں ملازم

برقرار رکھا اور سکھوں کی ماردھاڑ ختم ہونے کے بعد مکھیالہ کا علاقہ بھی انہوں نے دوبارہ حاصل کر دیا تھا۔ انگریزوں کی طرف سے بھی اس خاندان کے اس دور کے مشہور سردار سلطان علی بہادر خان کو جائیں و معافیاں ملی تھیں۔ علاقہ فیصل آباد میں بھی انہیں پانچ مرلح جات اراضی عطا ہوئی تھی سلطان بہادر علی خان کا انتقال ۱۹۰۱ء میں ہوا تھا اور اس کا جانشین سلطان فیروز علی خان کو بنایا گیا تھا جو اس کا بیٹا تھا۔ تاہم سلطان فیروز علی خان بیان شاپ میں ہی فوت ہو گیا تھا۔ اس کے بعد فیروز علی خان کے بیٹے سلطان حیدر علی خان کو مکھیالہ جنگوں کا سردار چنا گیا تھا۔ اس خاندان کے متعلق ایک انگریز مصنف مشریق اندر تھے نے لکھا تھا۔

”یہ خاندان پنجاب میں سب سے پرانا خاندان ہے انگریزوں کے دور میں یہ خاندان تمیاز اور ممتاز رہا اور اسے کئی مراعات بھی حکومت کی جانب سے حاصل ہوئیں۔“

## (۱) جنوبیہ قوم کی شاخ مکھیالہ

مکھیالہ خاندان کے متعلق روایت ہے کہ انہوں نے شہنشاہ بابر کی حملہ ہند کے وقت ۱۵۰۰ جوانوں کے ساتھ مددو اعات کی تھی اور ان کی خدمات کے صلے میں شہنشاہ بابر نے انہیں سلطان کا خطاب دیا تھا۔ چنانچہ جب بھی اس مکھیالہ شاخص کا ماضی میں کوئی سردار، چنا جاتا تھا تو اسے سلطان کہا جاتا تھا۔ اسے سلطان بناتے وقت یہ رسم ادا کی جاتی تھی کہ اسے ایک اونچے چبوترے پر بٹھا دیا جاتا تھا اور اس کے سر پر تاج پہنایا جاتا تھا۔ جس کے بعد اس کے بھائی بند اور دیگر مقامی امرا و زمیندار اسے سلامی پیش کرتے تھے۔ جنگوں کا یہ خاندان ماضی میں بے حد طاقتور اور اثر و رسوخ والا رہا ہے۔ اگرچہ مہاراجہ رنجیت سنگھ نے اس قوم کے مرکز مکھیالہ پر حملہ کر کے اس پر قبضہ کر لیا تھا تاہم اس کے باوجود اس خاندان نے سلوٹی دشمن گرائیں وغیرہ کے علاقوں میں اپنی حیثیت کو

رہے تھم ان دونوں نے بعد میں فوجی ملازمت سے کنارہ کشی اختیار کی تھی۔ ان میں سے غلام مرتضی خان نے بعد میں حکمت کی ڈگری حاصل کی تھی اور اپنے دور کا بے حد مقبول حکیم اور سردار رہا ہے۔

اس شاخ کے سردار راجہ پیر بخش کے ایک اور لڑکے راجہ ناور علی خان نے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی میں انگریزوں کا بھرپور ساتھ دیا تھا۔ اسے بھی "بیدار" کا خطاب ملا تھا۔ ۱۸۸۷ء میں برطانیہ کی ملکہ وکٹوریہ کی جوبلی کی تقریب میں بھی راجہ ناور علی خان کو برطانیہ کی حکومت نے انگلینڈ مدعو کیا تھا اور اسے سردار بہادر کا خطاب عطا کیا گیا تھا۔ راجہ ناور علی خان کے بعد اس کا بیٹا راجہ گل نواز خان اس قوم کا سردار بنا یہ بھی انگریز حکومت کا مکمل طور پر وفادار رہا اور شہنشاہ یہودورہ ہفتہ کی رسم تاجپوشی پر اسے انگستان مدعو کی گیا تھا۔ شہنشاہ جارج چشم کی سیاحت ہند کے دوران یہ شخص اس کے نگران علہ کا آرڈرلی آفیسر بھی مقرر ہوا تھا۔ اس راجہ گل نواز خان نے انگریز دور میں بے حد اہم خدمات سرائجام دی تھیں حتیٰ کہ اس دور میں چنگاب کے گورنر کا ایڈی کانگ بھی مقرر ہوا تھا۔ راجہ گل نواز کے بیٹے فرامرز خان اور نو شیروان خان بھی انگریزی فوج میں ملازم تھے۔ گویا سپاہ گری اس خاندان کا آبائی پیشہ رہا ہے اور آج بھی پاک فوج میں اس قوم کے بے شمار جوان خدمات انجام دے رہے ہیں۔

### (۳) جنوبیہ قوم کی شاخ و مٹی

اس قوم کا دادعویٰ ہے کہ وہ جنوبیہ قوم کے جد اجد راجہ مل کے دوسرے بیٹے کی اولاد ہیں۔ اسے کک بھی کہتے ہیں۔ شاخ کک کچھ عرصہ تک تو کھیالہ کے سلطانوں کے زیر اثر رہی لیکن بعد میں ان سے الگ ہو گئی۔ سکھوں کے دور میں جنوبیہ قوم کی یہ شاخ کک کے نام سے ایک پہاڑی چٹان پر قابض تھی اور اس کے کنڑوں میں کھوڑہ کے علاقہ کی نمک کی کچھ کائیں بھی تھیں۔ اس وقت ان کا سردار فتح خان تھا۔ مہاراجہ رنجیت سنگھ نے اپنی فوج کے ساتھ ان پر چڑھائی کی اور محاصروہ کے بعد انہیں ان کے علاقہ سے نکال دیا بعد میں مہاراجہ رنجیت سنگھ نے اس قوم کے سرداروں کو ڈھوڈی، داڑہ اور سادھووال کا مالیہ بطور گزارہ کے دے دیا تھا علاوہ ازیں ۱۰۹۔

چار ہزار روپیہ سالانہ بطور جاگیر اور ۵۰ میں سالانہ نمک بھی دینا منظور کر لیا تھا۔ تاہم سکھا شاہی عمد میں یہ خاندان کم و بیش ۲۵ سال تک ہرنور کے علاقے میں جلاوطن رہا اور یہ لوگ کک میں اس وقت واپس آئے جب انگریزوں کے ہاتھوں سکھوں کو نکلت ہوئی یہ خاندان بھی حکومت برطانیہ کے دور میں زیادہ تر فوج میں خدمات سرائجام دیتا رہا ہے۔ اس خاندان کو شہنشاہ تیمور نے بھی ایک اعزازی سند دی تھی جس پر آج بھی جنوبیہ قوم کی یہ شاخ کک فخر کرتی ہے۔

### (۲) جنوبیہ قوم کی شاخ دلوال

جنوبیہ قوم کی شاخ دلوال کا صدر مقام دلوال ہی رہا ہے۔ اس قوم کے مفصل حالات کتب تواریخ میں نہیں ملتے۔ البتہ اس قدر معلوم ہوا ہے کہ سکھا شاہی عمد میں اس شاخ کے سردار راجہ شیر خان کو مہاراجہ رنجیت سنگھ نے ۱۵۰۰ روپیہ کی چاکری اس علاقے میں دی تھی انگریزوں کے دور میں چودھری اللہ داد خان اس شاخ کا سردار تھا۔ ۱۹۰۶ء میں انکا ایک شخص خانصاحب چودھری فیض اللہ خان حکومت انگریز کا ڈویٹی درباری تھا، اور اسے ۸ مرلے اراضی بھی دی گئی تھی۔ فیض اللہ خان کا انتقال ۱۹۳۲ء میں ہوا تھا، جس کے بعد اس کا بڑا بیٹا صویدار محمد افضل خان اس شاخ کا سردار رہا ہے۔ جنگ عظیم کے دوران اس قوم نے بھی فوج میں خدمات سرائجام دی تھیں اور اب بھی یہ قوم زیادہ تر پیشہ پر گری سے نسلک ہے جنوبیہ قوم کی یہ شاخ اپنا اعزازی خطاب چودھری رکھتی ہے۔ انگریز دور میں یہ بے حد اثر و رسوخ کی ماں کوں قوم رہی ہے حکومت انگریز سے اسے بے شمار سندیں و اعزازات حاصل ہوئے تھے ۱۰۸۔

### کھروال

کھروال قوم ضلع راولپنڈی کی مشور تحصیل کوونہ میں کثرت سے آباد ہے۔ یہ قوم بھی راجہ مل کی اولادوں میں سے ہے اور یوں جنوبیہ قوم ہی کی ایک ذیلی شاخ قرار پائی ہے زیادہ تر پہاڑی علاقوں میں آباد ہے اور اپنے علاقے میں بے حد اثر و رسوخ رکھتی ہے۔ اس قوم کی باقی ماندہ تاریخ کم و بیش وہی ہے جو جنوبیہ قوم کی ہے ۱۰۹۔

یہ جنوب راجپوت کی ایک ذیلی شاخ ہے جو ظاہر ہے رانحور ہیں۔ جنوب قوم کے ایک بزرگ کے پانچ بیٹے ہیں مشور گز رے ہیں جن کے نام حسب ذیل تھے:-

(۱) بہ (۲) بانجھ (۳) گید (۴) بسویہ (۵) بٹ

یہ پانچوں بھائی راجپوت کی الگ الگ گوتوں کے بانی ہوئے ہیں۔ یعنی ہر بھائی کے نام پر ایک گوت معرض وجود میں آتی۔ یہ قوم کے اجداد ماضی میں یہ دعویٰ کرتے رہے ہیں کہ ان کا اصل وطن گزہ کھیانہ تھا اور وہیں سے یہ لوگ نقل مکانی کر کے موجودہ چناب میں آئے تھے۔ یہ غالباً سلطان شاہ الدین غوری کے عہد کا ذکر ہے ۱۱۰۔

### بھکرال

بھکرال قوم زیادہ تر ضلع راولپنڈی میں آباد ہے اس کے کئی خاندان جملم و گجرات کے اضلاع میں بھی آباد ہیں۔ اس قوم کے متعلق بھی روایت ہے کہ رانحور راجپوت کی ایک شاخ ہے۔ قیاس بھی یہی کہتا ہے کہ ان کا تعلق رانحوروں سے ہے اور ان کی تاریخ بھی تقریباً وہی ہے جو رانحوروں کے ضمن میں بیان ہو چکی ہے ۱۱۱۔

### ڈھڈی

ڈھڈی قوم زیادہ تر ملتان، جمنگ اور ساہیوال کے اضلاع میں آباد ہے تاہم اس قوم کے بے شمار خاندان لاہور، شیخوپورہ، گوجرانوالہ، راولپنڈی، جلم، گجرات، شاہ پور، سرگودھا، مظفر گڑھ اور دیپالپور میں بھی آباد ہیں۔ گویا چناب کا شاید ہی کوئی ایسا ضلع ہو جہاں یہ قوم آباد نہ ہو۔ سیالکوٹ کے ضلع میں بھی ان کے کچھ خاندان ملتے ہیں۔ علاوہ ازیں ڈیرہ غازی خان، ڈیرہ اسماعیل خان اور بنوں میں بھی اس قوم کے بے شمار خاندان آباد ہیں تاہم اس قوم کا اصل مرکز زمانہ قدیم سے ہی شائع اور چناب کی وادیاں رہی ہیں۔

ڈھڈی قوم نسلی لحاظ سے راجپوت کی ذیلی گوت رانحور کا ہی حصہ ہے۔ سب

سے پہلے یہ لوگ جب پنجاب میں داخل ہوئے تھے تو ملتان کی تحصیل میںی کو انہوں نے اپنا وطن بنایا تھا۔ یہ چودھویں صدی عیسوی کے وسط کی بات ہے غالباً یہ لوگ بھی دہلی سے مسلم حملہ آوروں کے ہاتھوں راجپوت کی ٹکست کے بعد وہاں سے نقل مکانی کر کے اس خطہ میں آئے تھے۔

اس قوم میں ایک بہت بڑے عالم دین، عبدال و زاہد حاجی شیر محمد بھی گزرے ہیں جن کا مقبرہ ملتک کے علاقہ میں اب بھی بے حد مشور ہے۔ تاہم یہ لوگ کس دور میں مسلمان ہوئے؟ اس بارے میں کوئی تفصیل نہیں ملتی۔ قیاس غالب ہے کہ یہ لوگ حضرت مخدوم جنتیان شاہ کے ہاتھ پر اسلام لائے ہوں گے۔

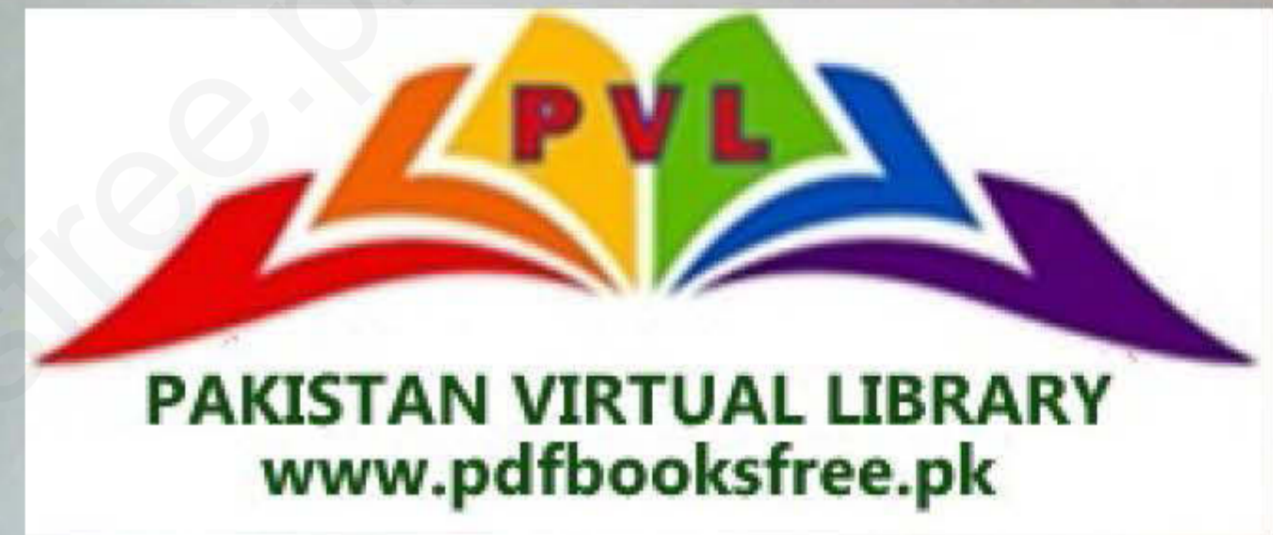
اس قوم کے متعلق ایک روایت یہ بھی مشور ہے کہ یہ راجہ بکماجیت کی اولاد ہیں۔ اور ان کے ایک بزرگ و مورث اعلیٰ دیوان چادی نے اسلام قبول کیا تھا۔ یہ بزرگ راجہ بکماجیت کی تیرھویں، راجہ کرن کی دسویں اور راجہ ڈھڈی نائی کی آٹھویں پشت میں سے تھا۔ تاہم اپنے جد امجد راجہ ڈھڈی کے نام سے یہ قوم مشور ہوئی۔ اس قوم کا ایک بڑا خاندان ماڑی سوار تحصیل کبیر والہ میں آباد ہے۔ ان لوگوں کا کہتا ہے کہ ان کے جد امجد غلام قادر خان نے شاہان مغیثہ کے دور میں ملتان کے نواح میں سکونت اختیار کی تھی۔ بعد نواب مظفر خان کے عہد میں انہوں نے ایک جگل کو آباد کر کے وہاں سکونت اختیار کی تھی۔ شاہان مغیثہ کے بعد یہ لوگ سکھوں کو بھی مالیہ ادا کرتے رہے۔ اس وقت ان کے سردار ملک خیر الدین دخان محمد تھے۔ جنہوں نے جر محل موضع شاہ پور اور سید بخاری ضلع ملتان میں بھی بہت سی نیمن آباد کی تھی۔ انگریزی عہد میں بھی ان کا بڑا نام رہا ہے ۱۱۲۔



## جودھرا

جودھرا قوم بھی جنہوںہ قوم کی بھالی ہند ہے اور جنہوںہ قوم کے جد امجد راجہ مل کے بیٹے جوہد کی اولاد ہے تاہم کب تواریخ میں ان کا تذکرہ الگ سے کیا گیا ہے۔ یہ قوم پنڈی کھیب میں آباد ہے اور زیادہ تر گیر قوم میں تحمل مل گئی ہے۔ تاہم کبی قوم کے ساتھ زمان قدیم میں اس قوم کی بے شمار لڑائیاں ہوئی ہیں۔ یہ قوم تحصیل پنڈی کھیب میں دریائے شدھ کے کنارے مرزا پور گاؤں سے لے کر اچک کے اندر بارہ میل تک آباد ہے۔ اس قوم کا نام ہمارے خیال میں جودھرے اس وجہ سے مشور ہوا کہ راجہ مل کے ساتھ اس کا بیٹا جوہد جودھ پور سے نقل مکانی کر کے یہاں آباد ہوا تھا۔ گویا جودھ پور کی نسبت سے جوہد کی اولادیں جودھرے کھلائیں۔ جوہد اپنے والد بزرگوار کے ساتھ ہی سلطان شاہ الدین غوری کے ہاتھ پر مشرف بہ اسلام ہوا تھا۔ یہ گیارہویں صدی عیسوی کا واقعہ ہے۔ یہ قوم ابتداء جموں میں آباد رہی ہے اس قوم کے جس سردار نے سب سے پہلے جموں سے نقل مکانی کر کے پنجاب کو اپنا مسکن بنایا تھا وہ بیوس خان تھا۔ سب سے پہلے بیوس خان پنڈی کھیب کے قریب ڈیرا اکنی کے مقام پر آباد ہوا تھا۔ اس بیوس خان کا ایک پوتا شہزاد خان نامی اپنے اس علاقے میں ایک روز شکار کھیل رہا تھا کہ اچانک اس کی ملاقات ایک صوفی بزرگ نامی بحور سلطان سے ہو گئی۔ اس بزرگ نے شہزاد خان سے کہا کہ تیری قسم تب تک پٹا نہیں کھائے گی جب تک تو ناہر سل کے دامنے کنارے پر آباد نہ ہو چنانچہ شہزاد خان نے اس صوفی بزرگ کے حب ارشاد نالہ سل کے کنارے پنڈی کھیب کو آباد کیا اور بعد میں جب اسکی اولادیں بڑھ گئیں تو انہوں نے پنڈی کھیب کے نواح میں کئی اور مواغعات و قبصے بھی آباد کر لئے۔ جودھرا قوم کے جس ملک یا سردار کو سب سے پہلے اقتدار حاصل ہوا وہ اس قوم کا ماضی کا مشور سردار ملک اولیا خان تھا۔ اس اولیا خان نے اخخار گیارہویں صدی عیسوی کے ابتداء میں تلا، سوہان، سل اور تندگنگ کے علاقوں کو فتح کر لیا تھا اور تمام زندگی ان پر قابض رہا۔

اولیا خان کے بعد اس کا بیٹا امانت خان باپ کا جانشین بنایا گیا۔ یہ شخص بھی باپ کی طرح بے حد زور آور تھا اس نے سکھاشایی عمد پایا تھا اور ریسمان سوکر پکیہ کو



**PAKISTAN VIRTUAL LIBRARY**  
[www.pdfbooksfree.pk](http://www.pdfbooksfree.pk)

اس شاخ کے خان صاحب کیپن محمد اکبر خان اور خان بہادر محمد امیر خان نامور سردار گزرے ہیں۔

### (۳) جودھروں کی کھنڈا شاخ

جودھروں کی یہ شاخ بھی ہے حد مشور رہی ہے تھیل پندی کیب کے شمل مشرق میں اس قوم کے ہے شمار گاؤں ہیں۔ انتشار خان اور اس کا پچھا عبداللہ خان بیسویں صدی کے ابتداء میں اس قوم کے نامور سردار گزرے ہیں۔ انتشار خان کا ایک بینا ملک خاکی خان بھی ہے حد معروف سردار گذرا ہے۔ یہ لوگ زمانہ قدیم میں اپنے علاقے میں ہے حد اثر و رسوخ رکھتے تھے۔ اس قوم کا ایک اور سردار جمانداو خان بھی انگریز دور میں کافی مشور گزرا ہے۔ تاہم اس جمانداو خان اور ملک خاکی خان کے درمیان دشمنی بہت مشور رہی ہے۔

### (۴) جودھروں کا ڈنڈی خاندان

ڈنڈی بھی جودھروں کی ایک شاخ ہے اور یہ ہے حد مشور رہی ہے۔ یہ گاؤں پندی کیب کے مقابل سل ندی کے کنارے پر ہے۔ اس خاندان کی پندی کیب کے جودھروں سے قریبی رشتہ داریاں بھی ہیں۔ انگریز دور میں اس خاندان کا سرکرد غلام محمد ناہی شخص تھا جس نے صوبیدار یا زیلدار کی حیثیت سے انگریز فوج سے پیش حاصل کی تھی۔

### (۵) جودھروں کی کمیلیال شاخ

کمیلیال بھی جودھروں کی معروف شاخ ہے اور اپنے علاقے میں اسکے چھ سات گاؤں میں۔

برائے ہم خراج ادا کرتا تھا۔ اس کے پاس اپنی ایک زبردست فوج بھی تھی۔ اس نے اپنے باپ کی جاگیر کو کلی طور پر سنبھالے رکھا۔ امانت خان کی وفات کے بعد اس کا بیٹا نواب خان اس کا جانشین منتخب کیا گیا تاہم یہ ان علاقوں پر قبضہ و کنٹرول قائم نہ رکھ سکا اور یہ علاقے رنجیت سنگھ کے قبضہ قدرت میں چلے گئے۔ ۱۸۱۳ء میں یہ سکھوں سے باغی ہو گیا۔ سکھ فوج نے اس پر زبردست حملہ کیا اور یہ ان کے حملہ کی تاب نہ لاکر کوہاٹ کی طرف فرار ہونے میں کامیاب ہو گیا۔ بالقی ماندہ زندگی اس نے کوہاٹ میں جلوہ طنی کی حالت میں بسر کی اور ویس فوت ہوا۔

نواب خان کی جگہ پر اس کا بھائی غلام محمد خان جانشین ہوا۔ یہ وہی غلام محمد جس نے سکھوں کی حملت میں چار و ناچار سید احمد رضا شاہ شہید رائے بریلی سے جنگ کی تھی۔ تاہم سید احمد رضا شاہ سے جنگ کرنے کے بعد یہ شخص زیادہ دیر تک زندہ نہ رہ سکا پھر تھوڑے ہی عرصہ بعد اسے کیب قوم کے ایک شخص رائے محمد خان نے امرتر میں قتل کر دیا۔ غلام محمد کے قتل کے بعد ایک شخص اللہ یار خان کو اس کا جانشین مقرر کیا گیا تھا۔ اسی اللہ یار خان نے انگریز دور میں بھی سرکاری خدمات سرانجام دی تھیں جس کے سطے میں اس کی اولادوں کو جاگیریں و مراعات بھی دی گئی تھیں جودھرا قوم ذیلی شاخوں میں منقسم ہے جن کا الگ الگ تذکرہ کیا جاتا ہے۔

### (۱) خاندان اولیاء خان

اس خاندان کا مرکز پندی کیب رہا ہے اور یہ خاندان مشور جودھرا سردار اولیاء خان کے ابتو اخلاف پر مشتمل ہے۔ اس خاندان میں نواب غلام محمد خان، ملک جنگ بہادر خان اور ملک محمد زمرد خان پاشی کے نامور سردار گزرے ہیں۔

### (۲) فتح خان جودھرا کی اولادیں

جودھروں کی دوسری بڑی شاخ جو پندی کیب کے علاقے میں ہی مقام ہے فتح خان جودھرا کی اولادیں پر مشتمل ہے۔ انگریز دور میں

## (۶) جودھروں کی لکڑیاں شاخ

یہ شاخ بھی جودھروں کی ہے جو تعداد کے لحاظ سے کم ہے  
ابتدئے اس قوم کے بھی اپنے علاقہ میں چند گھاؤں آباد ہیں۔

لکڑیاں قوم کے کئی خانوادے موضع کمانڈ ضلع ساہیوال میں  
بھی آباد ہیں۔ یہ لوگ چندی کمپ سے نقل مکانی کر کے کسی زمانے  
میں ضلع جھنگ میں دریائے یاس کے کنارے آباد ہوئے تھے۔ بعد میں  
جب دریائے یاس خشک ہو گیا تو یہ لوگ موضع کمانڈ میں آکر آباد  
ہوئے۔ کافی عرصہ تک خانہ پدشوں جیسی زندگی برقرار رہے اور  
لوٹ مار پر بھی گزر لوقات کرتے رہے۔ مدارجہ رنجیت سنگھ کے عمد  
میں ان کے ایک سردار ملک بخش کو جائیگر عطا ہوئی تھی؛ جبکہ انگریزی  
دور میں ان کے ایک اور سردار ملک ماچھیا ہاں کو تحصیل میلسی ضلع  
ملکان میں چھبوڑے سے اور داڑہ منصور میں پکھ جائیگر میں تھی۔ اسی قوم کے  
ایک سردار ملک بہادر کو انگریزی سرکار کی طرف سے خدمات کے صل  
میں موضع شرف میں جائیگر عطا ہوئی تھی۔ انگریز دور میں ملکان کے  
لکڑیاں خاندان کو بے حد عروج حاصل رہا اور ان کے پاس علاقہ کی کم و  
میش ۳۲ ذیلداریاں تھیں ۱۱۳۔

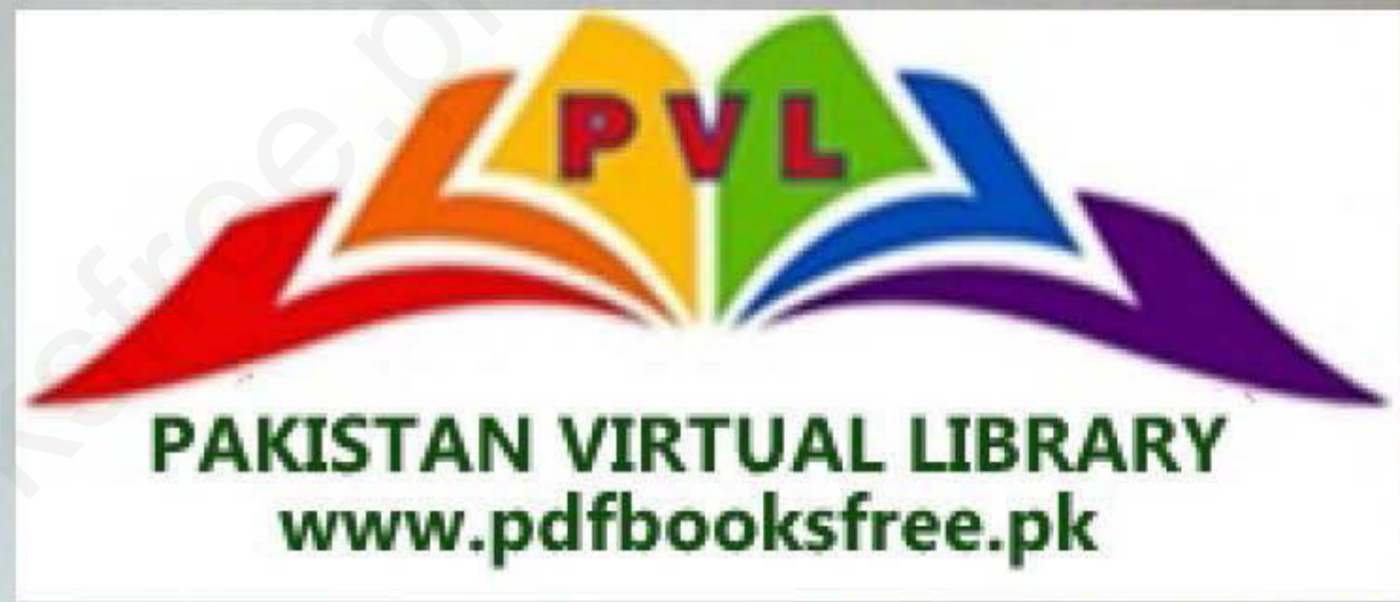
## باگڑی

باگڑی قوم زیادہ تر غیر مسلم ہندوؤں پر مشتمل ہے اور مشرق  
ہنگام (ہندوستان) میں آباد ہے تاہم اس کے اکاڈ کا خاندان مسلمان بھی  
ہیں جو مغربی ہنگام (پاکستان) میں سکونت رکھتے ہیں۔ اس قوم کا اصل  
مرکز بیکانیر، سرس اور حصار کا علاقہ رہا ہے۔ خصوصاً حصار (ہندوستان)  
ان کا اصل مرکز دگڑہ رہا ہے۔ اس قوم کے متعلق روایت ہے کہ  
راثمور راجپوتوں کی ذیلی شاخ ہے ۱۱۴۔

ڈاہا۔ نون۔ کانجوں۔ جویا وغیرہ

## ڈالا

ڈا بے، پنوار راجپوتوں کی نسل سے ہیں۔ ان کے جد امجد کا نام مسراجہ صدی  
کھنڈ بتایا جاتا ہے۔ اس قوم کا پنجاب میں قدیم مرکز ریاست بھلپور، پاک پتن، خانیوال،  
منظر گڑھ، ملتان اور اس کے نواحی علاقے رہتے ہیں۔ کما جاتا ہے کہ ان کے جد امجد  
مسراجہ سری کھنڈ کا تعلق راجپوت ریاست دھار کے خاندان سے تھا۔ مسراجہ سری کھنڈ  
کی بیویں پشت میں سے ایک راجہ دوج ٹالی گزرا ہے۔ اس راجہ دوج کے ایک بیٹے  
کا نام ڈالا تھا جو راجپوتوں کی اس شاخ ڈالی بانی تھا۔ تاہم یہ ڈالا نامی راجہ ہے جو حد قدیم دور  
کا تھا اور اس کی نسلیں زندگ درا ر تک ہندو دھرم کی پیروکار رہیں، حتیٰ کہ اس کی  
بیویں پشت میں سے ایک شخص نے اسلام قبول کیا اور اپنا اسلامی نام تقی خان رکھا۔  
اس تقی خان کا دور نامعلوم ہے البتہ تقی خان کی بار بیویں پشت میں سے ایک شخص  
سنگار خان نے ریاست دھار سے نقل مکانی کی اور ب سے پسلے خانیوال میں آگر تپاد  
ہوا یہ غلبانی تھی جویں صدی بیسوی کے اوائل کا دور تھا۔ ایک روایت یہ بھی ہے کہ  
سنگار خان کے اجداد ریاست دھار سے نقل مکانی کر کے ب سے پسلے ریاست بھاول  
پور میں آباد ہوئے تھے۔ ازان بعد پاک پتن اور اس کے نواحی میں پھیل گئے تھے۔  
سنگار خان نے پاک پتن شریف سے نقل مکانی کر کے خانیوال کی سرزمیں کو اپنا دھن بنایا  
تھا۔ سنگار خان کی اولادوں نے خانیوال میں ہمایہ اقوام کی دست بردا سے بچنے کے لئے  
ایک کچھ قلعہ بھی بنایا تھا جس کے آثار ماضی قریب تک موجود رہتے۔ سنگار خان ڈالا کی  
اولادیں کئی پشتوں تک خانیوال میں مقیم رہیں اور چھٹی پھولتی رہیں۔ اس دوران اس  
علاقے کے گئنوں نے کئی اتار چڑھاؤ دیکھے۔ کئی حکومتیں آئیں اور تبدیل ہوئیں تاہم  
یوں محسوس ہوتا ہے کہ ڈالا خاندان کے لوگ زیادہ تر مامون و مختنوط اور نسبتاً پر امن  
زندگی گزارتے رہتے۔ مغلیہ عہد میں اس قبیلے کو خاطر خواہ عروج حاصل رہا۔ ملتان پر  
جب عہد مغل کے آخری زمانہ میں پٹھان حکمران تھے تو اس دور میں ایک ڈالا سردار  
حسن خان نام، نام، اثر و رسوخ کا ماںک تھا۔ یہ حسن خان اپنے حلقے کا نامور رکھیں  
تھا۔ اسے خلومتی طرف سے تعریفی اسناد بھی ملی تھیں۔ جب ہنپاہ میں سکونی کا  
دور دورہ ہوا تو اس وقت ڈالا قبیلے کا سردار زیارت خان ڈالا تھا جو حسن خان کا پوتا تھا۔  
اس زیارت خان کے ماتحت کوہ دھنکالا، ٹلنپے، لذن اور فٹی جیسے علاقوں کے گھر والوں  
تھے۔ زیارت خان کا نامہ دور کے چوریوں اور ڈاکوؤں کو گرفتار کرنے کی وجہ سے



بے حد مشورہ ہوا تھا۔ اسے مرسوٰت مال کا ایک پوچھائی حصہ بطور انعام حکومت وقت کی جانب سے ملا کرتا تھا۔ علاوہ ازیں سرکار کی جانب سے اسے شیخ مکا، خانیوال اور خیرپور کی اراضی کے مالیہ جس سے بھی کچھ رقم ملا کرتی تھی۔ اس خاندان کی اسنادت معلوم ہوتی ہے کہ زیارت خان اپنے دور کا بے حد مستدر سردار تھا۔ اسے علاقہ خیرپور (واقع ریاست بہلولپور) اور دیگر کئی مسلمانات پر بھی سرکار کی جانب سے اراضی عطا ہوئی تھی۔ انگریزوں کے دور میں خانیوال کی ڈابا قیمی کا سردار زیارت خان کا بیٹا خان شاہ محمد خان تھا، جس نے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی میں انگریزوں کی خاطر خواہ امداد کی تھی، جس کے مدد میں اسے ایک عدد تعریفی سند سے نوازا گیا تھا۔ انگریز دور میں یہ ڈویرشل دریاری اور ذیلدار بھی بنایا گیا تھا۔ سر رابرٹ نکمری نے بھی اسے ایک سند اور ۵۰ روپیہ کا لفظ انعام دیا تھا۔ خان شاہ محمد خان کے بعد اس کا ایک بیٹا خان کرم خان ذیلدار بنایا تھا۔ جس نے ملا کند اور سرحد کی کئی دیگر بڑائیوں میں انگریز سرکار کی مدد کی تھی، جس کے مدد میں اسے ۱۹۳۰ء میں دہلی دربار سے ایک سند ملی تھی۔ ازان بعد اسے اعزازی مجسٹریٹ اور سول حج بنا دیا گیا تھا۔ ۱۹۶۱ء میں رسم تاجپوشی کے موقع پر بھی خان کرم خان ڈاہا کو تعریفی سند عطا ہوئی تھی۔ خان کرم خان کے چار بیٹے تھے جن کے نام زیارت خان، فرید خان، ہبیت خان اور گل محمد خان تھے۔ سب سے بڑا زیارت خان تھا جو باپ کی طرح ذیلدار، اعزازی مجسٹریٹ اور ڈویرشل دریاری تھا۔ اس نے جنگ عظیم میں بھی حکومت انگریز کی خدمات سر انجام دی تھیں اور یہ شخص ڈسٹرکٹ اسٹنٹ ریکروئنگ آفسیر ضلع مظفر گڑھ مقرر ہوا تھا۔ تاہم اس کا ۱۹۱۸ء میں صرف تیس سال کی عمر میں انتقال ہو گیا تھا۔ اس کا سب سے بڑا لذکار حق نواز خان تھا جو باپ کی جگہ ذیلدار، ڈویرشل دریاری اور میونپل کمشٹر مقرر ہوا تھا۔ یہ شخص بھی صرف ۲۹ سال کی عمر میں فوت ہو گیا تھا اور اس کا بیٹا نشاط احمد خان ذیلدار مقرر کیا گیا تھا۔

خان کرم خان کا دوسرا بیٹا خان فرید خان تھا۔ یہ شخص بھی ڈاہا قوم کا نامور سردار گزار ہے۔ اس نے بھی انگریز دور میں کافی خدمات انجام دی تھیں اور خصوصاً فلاں ماس کے کاموں میں بڑے چڑھ کر حصہ لیا تھا۔ اسے سرکار انگریز کی طرف سے خان بسادر کا خطاب بھی ملا تھا۔ فرید خان کے بعد اس کا بیٹا خان عطا محمد خان ڈاہا بھی اس خاندان کا معروف سردار گزار ہے۔

خان کرم خان کے تین بیٹے خان ہبیت خان نے بھی کافی سرکاری خدمات انجام دی تھیں۔ ۱۹۳۱ء میں اس نے انگریزوں کی بے حد سیاسی مدد کی تھی۔ یہ شخص

چنگا بیسیلیو کو نسل کا ممبر ہوا تھا۔ ازان بعد چنگا بیسیلیو اسیلی اور ڈسٹرکٹ بورڈ کا بھی ممبر رہا۔ خان کرم خان کا سب سے چھوٹا بیٹا خان گل خان بھی انگریزوں کا ڈسٹرکٹ دریاری تھا۔ ۱۱۵۶ء

## نون

قوم نون شجاع آباد و ملکان کے علاوہ مسحہ نوان ضلع سرگودھا میں بھی آباد ہے۔ اس قوم کا شمار بھی چنگا بیسیلیو کی سربر آورده اقوام میں ہوتا ہے اور چنگا بیسیلیو کی سیاسی تاریخ میں ان کا نامیاں مقام رہا۔

نون اپنے آپ کو سچ نامی راجپوت راجہ کی اولاد بتاتے ہیں۔ تاہم راجہ سچ کے تاریخی حالات کیسی نہیں مل سکے اور نہ ہی یہ معلوم ہو سکا کہ یہ راجہ کس دور میں تھا؟۔ شجاع آباد کے نون خاندانوں کی قوی روایات سے ہمیں پہلے چلتا ہے کہ ان کے مورث اعلیٰ راجہ ددهن نامی تھے جو حضرت مخدوم جہانیاں کے ہاتھ پر اوج شریف میں اسلام لائے تھے۔ بعض کا خیال ہے کہ جس شخص نے اس قوم میں سے حضرت مخدوم جہانیاں کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا تھا اس کا نام نانوں تھا اور اسی بنا پر یہ قوم نون مشور ہوئی۔ کما جاتا ہے کہ اس خاندان کے بزرگ پہلے پہل تھناہ وہاں (تحانہ بھون؟) علاقہ سے نقل مکانی کر کے اطراف ملکان میں آکر آباد ہوئے تھے۔ تحانہ بھون انڈیا کے صوبہ یو۔ پی میں ضلع مظفر گڑھ کا ایک مشور قصبہ ہے۔ تاہم یہ لوگ کہتے ہیں کہ تحانہ بھون دہلی کے نواح میں ہے، جس کی تصدیق نہیں ہو سکی۔ مغل شہنشاہی دور میں اس خاندان کے بزرگوں نے عروج حاصل کیا تھا اور مغل شہنشاہوں سے راتا کا خطاب بھی ہصل کیا تھا۔ اب تک شجاع آباد کے نون اپنے نام کے ساتھ رانا کہتے ہیں۔ شجاع آباد کے قوان خاندان کی ایک یہ روایت بھی ملتی ہے کہ ان کے خاندان کے چھ بزرگ جن کے ہم راجھا، جنا، علی شیر، لانگا، عمر اور ولین تھے، کسی لڑائی کے بعد اپنے وطن باوف سے نکل کر شجاع آباد کے علاقے میں پناہ گزیں ہوئے تھے۔ یہاں کے حاکم وقت کی ایجازت سے انہوں نے ایک دیران خطہ کو اپنا مسکن بنایا تھا اور اس مسکن کا نام موضع بیگل رکھ کر تھا۔ نواب مظفر خان والی ملکان کے دور میں ان لوگوں نے دو مزید گھوٹیں بستی وادی دار، پانوئی، نوڈر پور و بستی مشھو میں بھی آباد ہیں۔ بستی مشھو کو اس قوم کے ایک شخص

رانا مخصوصے آیوں کی تھا۔ انگریزی دور میں رانا احمد یار خان اس قوم کے نہایت معجز سردار گزرے ہیں۔ بحق مخصوصے کے بالی رانا مخصوصے کے تین بیٹے تھے جن کے نام رانا گمال، رانا سوباز، اور رانا یار ابتدائے جاتے ہیں۔ ان میں سے رانا گمال مهاراجہ رنجیت سنگھ کے دربار میں خاص اثر و رسوخ رکھتے تھے اور ان کی سخاوت و دریادی بے حد مشہور تھی۔ رانا گمال کی صرف تین بیٹیاں تھیں پیٹا کوئی نہ تھا۔ رانا سوباز کا صرف ایک بیٹا رانا احمد یار تھا جبکہ رانا یار محمد، رانا گل پاڑ اور رانا پلیے المعرف کرم بخش تھے۔ انگریز دور میں ان لوگوں نے کافی خدمات انجام دی تھیں۔ رانا احمد یار اس خاندان میں سے پہلے پہل زیلدار بنتے تھے اور یہ عمدہ بعد میں اس خاندان میں ہی رہا۔ انگریز دور میں اس خاندان کے رانا محمد حسین بیٹر سترے کافی نام پیدا کیا تھا۔ رانا احمد یار کے بعد زیلداری رانا پلیے کے پاس آئی تھی۔ جبکہ رانا پلیے کی وفات کے بعد یہ عمدہ رانا محمد حسین کو ملا تھا۔ رانا محمد حسین بھی انگریز دور کے نامور سردار گزرے ہیں اور کافی عمدوں پر انہوں نے کام کیا تھا۔

راندان نون کی ایک مشہور شاخ مٹ نوان ضلع سرگودھا میں آباد ہے۔ یہ فیلڈار تھا اور عوامی فلاح کے کاموں کی وجہ سے بڑی شہرت رکھتا تھا۔ کانبھوں قوم میں سے نوانوں کے قریب آباد ہے اور ان کی رشتہ داریاں بھی نوانوں کے ساتھ رہی ہیں اس لئے کئی لوگ نوانوں ہی کی ایک شاخ سمجھتے ہیں۔ اس قوم کے سرداروں میں سے مهاراجہ رنجیت سنگھ کے عمدہ ملک بخش خان نون اور اس کے بیٹے ملک جمان خان نے کافی نام پیدا کیا تھا۔ یہ مهاراجہ رنجیت سنگھ کی فوج میں ملازم تھے۔ مهاراجہ کی جانب سے چند مواضع انہیں جاگیر میں بھی ملے تھے۔ تاہم الحال پنجاب کے وقت یہ مواضعات ضبط کرنے کے تھے۔ ان کے ایک سردار ملک فتح خان نے انگریزوں کے دور میں کافی نمایاں خدمات سر انجام دی تھیں اور سرکار سے پیش پائی تھی۔ ملک فتح خان کے بیٹے ملک محمد حیات خان کو بھی بھیرہ میں اراضی ملی تھی۔ اس خاندان کا ایک بزرگ خان بہادر ملک محمد داکم خان، ملک فتح شیر خان نوان کے ساتھ رسالہ میں شامل تھا اور اس نے کئی لڑائیوں میں حصہ لیا تھا۔ خصوصاً حصہ، بگل اور نارنوں کی لڑائیوں میں سے کسی ایک میں وہ نٹھی بھی ہوا تھا۔ یہ شخص رسالے کا اعلیٰ افسر مانا جاتا تھا اور کافی رعیت دد بدے کا مالک تھا۔ اس نے پولیس میں بھی خدمات انجام دی تھیں اور بعد میں تحصیلدار بھی رہا تھا۔ ملک حاکم خان کا سب سے بڑا لکھ ملک شیر محمد خان انگریز دور میں اعزازی مجسٹریٹ تھا۔ ۱۱۶۔

## کانبھوں

کانبھوں قوم بھی اصل کے اعتبار سے راجپوت ہے اور یہ لوگ نون قوم کے بھائی ہند ہیں۔ اس قوم کے زیادہ تر لوگ بھی تحصیل شجاع آباد اور سودھراں میں آباد ہیں۔ نون خاندان کی طرح ان کا بھی بھی دعویٰ ہے کہ ان کے جد امجد کا نام راجہ دوہن تھا۔ کانبھوں خاندان کے مہرث اعلیٰ کا نام کانبھوں تھا جو ہندوستان کے مشہور و معروف راجہ بکھریت کی نسل سے تھا۔ شاہان مغلیہ کے دور میں یہ خاندان اطراف دہلی سے نقل مکانی کر کے یہاں آیا تھا اور انہوں نے موضع علی پور کانبھوں آباد کیا تھا۔ بعد میں جب ان کی نفری زیادہ ہو گئی تو مختلف مقالات پر آباد ہوتے چلے گے۔ کافی عرصہ بعد یہ خاندان دو بڑی شاخوں میں تقسیم ہو گیا تھا۔ ایک شاخ تو قوم نون کے نام سے شجاع آباد میں آباد ہوئی تھی جبکہ دوسری شاخ کانبھی کہلاتی۔ نواب منظہر خان والی ملک ان پھر سکھوں کے عمدہ میں اس خاندان کے پاس کافی اراضی موجود تھی۔ انگریزوں کے دور میں اس قوم کے ایک شخص پناہ محمد خان نے خدمات انجام دی تھیں۔ اس کا لڑکا جمال خان بھی کافی اثر و رسوخ کا مالک تھا۔ جمال خان کے بیٹے جند وذا خان نے بھی کافی نام کیا تھا۔ جند وذا کے دو بیٹے غلام رسول خان اور پیر بخش خان تھے پیر بخش خان ذیلدار تھا اور عوامی فلاح کے کاموں کی وجہ سے بڑی شہرت رکھتا تھا۔ کانبھوں قوم میں علی پور کانبھوں اور تحصیل لوڈھراں کے محمد امین خان کانبھوں کا خاندان بھی کافی اہمیت کا حامل رہا ہے۔

کانبھوں خاندان کی ایک شاخ موضع چورواہ تحصیل لوڈھراں میں بھی آباد ہے یہ لوگ رانا در محمد کی اولادیں ہیں۔ انگریزی عمدہ میں اس خاندان کے ایک بزرگ رانا حیدر نے نمایاں خدمات انجام دی تھیں۔ رانا حیدر کی وفات کے بعد ان کا بیٹا رانا نظام محمد عرف گانہوں نمبردار مقرر ہوا تھا۔ اس کے بعد اس کا بیٹا رانا خدا بخش کبروڑ کا ذیلدار مقرر ہوا تھا۔ تاہم ۱۹۲۸ء میں اس نے اس ذیلداری سے استعفی دے دیا تھا۔ رانا اور محمد اسی خدا بخش کا بیٹا تھا۔ اس خاندان کے لوگ بہان پور، دکھندر گھاؤ اور چورواہ کے مواضعات میں کافی اراضی رکھتے ہیں۔ اس خاندان کے بزرگوں میں سے ایک شخص عبد اللہ ثانی نے حضرت ابو بکر و راقی کے ہمراہ شہادت پائی تھی جس کا مزار موضع بہان پور میں ہے۔ ۱۱۷۔

جویا بھی غالباً راجپوت ہیں۔ اور ان کا تعلق بھی پنوار راجپوتوں کے خاندان سے گروانا جاتا ہے۔ قوم جویا کے لوگ زیادہ تر ملکان 'سائیوال' اور بہلوپور میں آباد ہیں۔ خلاصہ ایسیں یہ قوم ہندوستان میں بھی خصوصاً تیروز پور، رہٹک، بیکانیر اور جیسلمیر کے مراقوں میں کثرت سے آباد ہے۔

کمروڑ تحصیل لودھر (ملکان) میں جویا قوم مغلیہ دور سے ہی آباد چلی آرہی ہے۔ کہتے ہیں کہ کمروڑ شر کو کمیر نامی ایک بھنی سردار نے پہلے پہل اپنے نام سے آباد کیا تھا۔ تاہم مغلیہ عمد میں بھیوں نے جب دربار دہلی سے بغاوت کر دی تھی تو جویا خاندان کے سرداروں نے اس شر کو فتح کر لیا تھا۔ اس وقت سے اب تک یہ شر جویا قوم کے پاس ہے 118۔

## بھلوٹ

بھلوٹ بھی راجپوتوں کا ایک خاندان ہے اور اس کا نسبی تعلق سورج بنی پنواروں کے خاندان سے ہے۔ بھلوٹ ان کے سورث اعلیٰ کا نام تھا جو غالباً تعلق کے دور حکومت میں دکن سے نقل مکانی کر کے پنجاب میں آیا تھا اور یہاں آکر وہ گجرات میں متطن ہوا تھا کہی ماہرین اسے کچھواہیہ راجپوتوں کی ذیلی گوت بھی بتاتے ہیں 119۔

## بھوملہ یا بھنبلہ

اس قوم کا تعلق بھی پنوار راجپوتوں کے خاندان سے ہے۔ زمانہ ماضی میں اس قوم کا مسکن چوتھا ان کے ایک جد امجد کی دہاں کے راجہ سے کسی بات پر ناچالی ہو گئی اور یہ لوگ یہ سر مجروری دہاں سے نقل مکانی کر کے لاہور کے مقابلے میں آگر آباد ہو گئے تھے۔ بعد میں ان کا ایک بزرگ نامی اکو چند جہانگیر کے عمد میں مسلمان ہو گیا تھا۔ اور اس کا اسلامی نام عمر بخش رکھا گیا تھا۔ مسلمان ہونے کے بعد یہ قوم صوم و صلوٰۃ کی پابند ہو گئی اور مسجد میں اذان و اقامت کے فرائض انجام دیتی تھی جکی بنایاں ان کے قدم گاؤں کا نام موضع ملوانہ مشہور ہو گیا تھا یاد رہے کہ ملوانہ نام کا گاؤں اس قوم نے گجرات میں آباد کیا تھا۔ کمی تاریخوں میں اس قوم کو راجپوتوں کے ایک

راجہ بھملہ نامی کی اولاد بھی بتایا گیا ہے 120۔ بھوملہ گوجروں میں بھی شامل ہیں۔

## چابرڈہ۔ پچامیرہ یا پچامبر

یہ قوم بھی ضلع گجرات کے کئی قصبوں میں آباد ہے اور اس کا تعلق بھی مشہور ہے۔ کہتے ہیں کہ کمروڑ شر کو کمیر نامی ایک بھنی سردار نے پہلے پہل اپنے نام سے آباد کیا تھا۔ تاہم مغلیہ عمد میں بھیوں نے جب دربار دہلی سے بغاوت کر دی تھی تو جویا خاندان کے سرداروں نے اس شر کو فتح کر لیا تھا۔ اس وقت سے اب تک یہ شر جویا قوم کے پاس ہے 118۔

## چھالے

گجرات کی ایک چھوٹی سی قوم چھالے بھی پنوار راجپوت ہیں۔ پہل یہ لوگ دریائے راوی کے کنارے بھی آباد رہے ہیں جیکہ بعد میں یہ ہنوں و کشمیر کے علاقے میں چلے گئے تھے۔ ازاں بعد یہ گجرات میں آئے اور دہاں ایک موضع چھالی آباد کیا۔ ان کے جد امجد کا نام راجہ چھالی بتایا جاتا ہے۔ تاہم یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ یہ قوم کس دور میں پنجاب میں داخل ہوئی تھی 122۔ یہ قوم گوجر بھی کمالاتی ہے۔

## دھکڑہ

دھکڑہ خاندان کے لوگ ضلع گجرات اور گوجرانوالہ میں آباد ہتھ ہیں۔ ضلع گجرات میں اس قوم نے ماضی میں کئی تسبیب آباد کے تھے۔ موضع دھکڑہ اونال، پیلی نووال، مٹوانوالہ اور دھول انسیں کے آباد کردہ موانعہات ہیں۔ بے حد اچھے مسلمان ہیں لور نہیں ہو سکا کہ یہ لوگ کس دور میں پنجاب میں داخل ہوئے ان کے سورث اعلیٰ کا پہاڑ راجہ دھکڑہ بتایا جاتا ہے اس راجہ دھکڑہ کے حالات کا ہمیں علم نہیں ہو سکا 123۔ یہ قوم گوجر بھی کمالاتی ہے۔

گجرات میں ایک قوم ڈوگر بھی آباد ہے جس کا نسلی انتبار سے پناوار راجپوتوں سے تعلق ہے اس قوم کے مورث اعلیٰ کا نام مسمی ڈوگر بتایا جاتا ہے۔ اس قوم کی اپنی روایات کے مطابق ان کے اجداد مغل پادشاہ اکبر اعظم کے عہد میں ہنjab آئے تھے۔ اس قوم نے ماشی میں شنگ گجرات میں ایک موضع بھی اپنے نام سے آباد کیا تھا یہ کنی دنگر موائعت میں بھی آباد ہیں 124 - یہ قوم گوجر بھی کہلاتی ہے۔

## قدیم کھتری راجپوت

## نائیک

نائیک قبیلہ کے لوگ جموں و کشمیر کے علاوہ سیالکوٹ، گجرات اور لاہور کے اضلاع میں بھی آباد ہیں ان کے متعلق ایک رائے یہ ہے کہ ان کا تعلق ہندوؤں کی برمیں ذات سے ہے لیکن یہ مفروضہ صرف اس کمزور دلیل پر استوار کیا گیا ہے کہ نائیک کے معنی چونکہ دانش ور، مطلقی کے ہوتے ہیں اس لئے یہ لوگ براہمی ہیں۔ یہ ضروری نہیں کہ جو شخص مطلقی ہو یا علم منطق میں دسترس رکھتا ہو وہ پنڈت بھی ہو۔ اس ضمن میں یہ امر بھی پیش نظر ہے کہ جماں سنکرت کی رو سے نائیک کے معنی مطلقی کے ہیں وہاں نائیک چھوٹے سردار کے معنوں میں بھی مستعمل ہے۔ فوج میں نائیک ایک باقاعدہ ریک ہے جو ہن کمیشنڈ آفیسر کے لئے استعمال ہوتا ہے۔

نائیک قبیلہ کی اصل کے متعلق درست رائے دیلی آف کشمیر کے مصنف سر لارنس کی ہے جو انہیں ہندوؤں کی قدیم کھتری قوم سے بتاتے ہیں۔ ہمارے نزدیک راجپوت قبائل قدیم کھتریوں سے ہی متہا ہوئے ہیں لہذا نائیک راجپوت ہیں۔ علاوہ ازیں ان کے ماضی کی تاریخ اور جنگجویانہ فطرت بھی اس امر کی روشن دلیل ہے۔

غالباً اس قوم کا قدیم تعلق کشمیری راجپوتوں سے ہے ۱۹۲۱ء میں کشمیر میں اس قوم کا کافی زور اور اثر درسونخ تھا یہ لوگ ہمیشہ حکومت و سلطنت کے معاملات میں دخل رہے ہیں مغل شہنشاہ اکبر اعظم نے جب ۱۵۸۵ء میں کشمیر پر حملہ کیا تھا تو اس قوم کے ظفر نائیک نائی شخص نے اس کا مقابلہ بڑی ولیری سے کیا تھا اور جنگ میں والو شجاعت دیتے ہوئے کام آیا تھا حالانکہ اس کی قوم کے کئی چوبان یعنی لڑائی کے موقع پر کشمیری افوج کو دھوکہ دے کر غنیم سے جامے تھے۔<sup>125</sup>

## لون

لون قوم کی اصل کشمیر سے پہنچی جاتی ہے۔ تاہم نسل اعتماد سے اس قوم کی اصل کے متعلق مورخین کی مختلف و متفاہ آراء ہیں۔ دیلی آف۔ کشمیر کے مصنف سر والر لارنس کا کہنا ہے کہ اس قوم کا تعلق ہندوؤں کی قدیم ذات ویش سے ہے جو

تجارت پیش تھی۔ اس قوم کی اپنی قوی روایات بتاتی ہیں کہ یہ لوگ پہلے پہل چیلساں سے کشمیر آئے تھے۔ جہاں تک سر والز لارنس کی اس رائے کا تعلق ہے کہ یہ قوم ہندوؤں کی ماضی کی مشور قوم دیش ہے تو اس ضمن میں موصوف کے پاس کوئی دلیل ایسی نہیں ہے جس پر اعتماد کیا جاسکے۔ لون قوم بھیت بھی بھی پیش تجارت سے وابستہ نہیں رہی بلکہ کشمیر پر تکمیل جانے والی قدیم ترین تاریخ پڑت کلم کی راج رہنمی میں بھی اسے ایک جنگجو قوم بتایا گیا ہے۔ ایک ایسی جنگجو و بہادر قوم جس سے اس وقت کا راجہ ہرش دیو (۱۰۰۴ء) بھی خائف رہتا تھا۔ اس راجہ نے لون قوم (جسے راج رہنمی میں لوئیا لکھا گیا ہے) کی افرادی قوت کا بت توڑنے کے لئے اپنے ایک نظام گورنمنڈا کو حکم دے رکھا تھا کہ اس قوم کا کوئی نوجوان زندہ نہ رہنے دیا جائے اور پھر گورنمنڈا نے بھی اس قوم پر مظالم کی اتنا کروی۔ کہا جاتا ہے کہ گورنمنڈا راجہ ہرش دیو کو خوش کرنے کے لئے اس کے حضور میں لون قبیلہ کے نوجوانوں کے سر نکل کر تخت "پیش کیا کرتا تھا۔ جب راجہ کسی علاقے میں سرکاری دورہ پر جاتا تو لون قبیلہ کے سرداروں کے سردوں کو مصنوعی دیواروں پر لکھا جاتا تھا۔

تاہم راجہ ہرش دیو کے ان روح فرما مظالم کے باوجود لون قوم زندہ دپاندہ رہی اور انسوں نے ڈامران یا ڈانگر نامی قبیلہ کی مدد و اعانت سے راجہ ہرش دیو کو نیست دنباو کر دیا۔ اور اس کی جگہ راجہ اوپل نامی کو تخت پر بٹھایا۔

لون قبیلہ کی اصل کے متعلق متذکر بالا کمانی اس بات کی روشن دلیل ہے کہ لون قبیلہ کا تعلق بہادر و جنگجو راجپتوں سے ہے۔ تاہم یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ ان کا تعلق راجپتوں کی کس ذیلی شاخ سے ہے؟ قیاس غالب ہے کہ انکا تعلق بھی قدیم آریائی نکتروں سے ہے۔

۱۳۲۳ء میں جب کشمیر پر ایک مسلم فرمازوں سلطان شمس الدین شیری حکمران تھا تو لون قوم نے (جو اس وقت تک مسلم نہیں ہوئی تھی) سلطان موصوف کی حکومت کو ناکام بنانے کے لئے ایڑی چوٹی کا زور لگایا بغاوت بھی کی لیکن سلطان کے فرم و تدبیر اور انتظام و اصرام کی بدولت اس قوم کی بذات کامیاب نہ ہو سکی۔ سلطان نے اون طبقت کے لوگوں کو سلطنت کی کلیدی آسامیوں سے نکال دیا اور یوں اس قوم کی

سرکشی و بغاوت کو مکمل طور پر فرد کر دیا۔ اس کے باوجود یہ قوم کشمیر میں بڑے اثر و رسوخ کی حالت بحثی جاتی رہی ہے۔  
لوں قوم کب مسلم ہوئی؟ اس بارے میں کوئی حقیقتی رائے بتا بے حد مشکل ہے۔ خیال ہے کہ حضرت امیر سید علی ہمدانیؑ کے ہاتھ پر اس قوم نے اسلام قبول کیا ہو گا؟ کشمیر و پونچھ کے علاوہ یہ لوگ پنجاب میں بھی آباد ہیں۔ اور آج بھی کافی اثر و رسوخ والے ہیں۔<sup>126</sup>

### بریاہ

بریاہ قبیلہ کے لوگ جاندھر (ہندوستان) کے علاوہ ضلع سیالکوٹ کے علاقہ میں بھی آباد ہیں۔ سیالکوٹ کے بریاہ بیان کرتے ہیں کہ وہ چدر بھی راجپوت ہیں جبکہ جاندھر (انڈیا) کے بریاہ اپنی اصل سورج نیروں سے ہتھے ہیں۔ اس قبیلہ کے متعلق بھی کوئی مفصل تاریخ نہیں ملتی۔ یہ معلوم بھی نہیں ہو سکا کہ یہ لوگ سورج بھی یا چدر بھی راجپتوں کی کسی ذیلی گوت سے تعلق رکھتے ہیں سیالکوٹ کے بریاہ بیان کرتے ہیں کہ ان کے بزرگ یا جد اجد کا نام دول تھا غالباً یہی دول ہامعلوم نہیں میں پہلے پہل سیالکوٹ میں آباد ہوا تھا۔ یہ شخص کس علاقے سے نقل مکان کر کے آیا تھا؟ اس میں تاریخ کے صفحات خاموش ہیں۔ قیاس غالب ہے کہ بریاہ قبیلہ کا تعلق قدیم آربائی کھتری ذات سے ہے۔<sup>127</sup>

### گکھڑ

گکھڑ قوم کی اصل کے متعلق ماہرین کی آراء مختلف و مختل خیز ہیں ہمارے نزدیک اس قوم کی تاریخی اہمیت اس سے کمیں زیادہ ہے کہ یہاں اس کی اصل کے متعلق بحث کی جائے ہم نے گکھڑوں کی تاریخ پوری سط و کششوں کے ساتھ ایک الگ کتاب کی صورت میں رقم کی ہے۔ قادر میں گکھڑ قوم کی مکمل و مروڑ تاریخ ہماری ایک دوسری کتاب گکھڑ اور کھوکھر میں ملاحظہ فرمائتے ہیں۔

کتابیات -- حوالہ جات

## صفحہ نمبر

|     |     |  |                        |                      |                        |
|-----|-----|--|------------------------|----------------------|------------------------|
|     |     |  | حوالہ نمبر نام کتاب    | مصنف                 | ناشر                   |
| ۲۷۳ |     |  | راجہ راجی سور          | ہندی اردو            | متقدره قوئی            |
|     |     |  | راو اصغر               |                      | زبان اسلام آباد۔       |
| ۸۵  |     |  | سید محمد اطیف          | تاریخ پنجاب          | تحقیقات ۲۹ نومبر ۱۹۷۶ء |
|     |     |  | محمد جیب               | تاریخ تہران          | گاوب پبلشرز            |
| ۳۲۳ |     |  | ہند                    |                      | اردو بازار لاہور۔      |
|     |     |  | تمدن ہند               | ڈاکٹر گستاو          | مقبول آکیڈمی شاہ       |
|     |     |  | لی بان                 |                      | عالم گیٹ لاہور۔        |
| ۳۲۴ |     |  | (ترجمہ سید علی مکدانی) |                      |                        |
|     |     |  | الشیمل ناشران و تاجران | البیرونی             | کتاب اللہ              |
| ۳۰۶ | ۳۰۷ |  | کتب اردو بازار لاہور۔  | (ترجمہ سید اصغر علی) |                        |
|     |     |  | ڈاکٹر گستاو            | مقبول آکیڈمی شاہ     |                        |
|     |     |  | لی بان                 |                      | عالم گیٹ لاہور۔        |
| ۲۵۰ | ۲۵۱ |  | (ترجمہ سید علی مکدانی) |                      |                        |
| ۲۵۰ | ۲۵۲ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
| ۲۵۰ | ۲۵۲ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
| ۲۵۰ | ۲۵۲ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
| ۲۵۰ | ۲۵۲ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
| ۲۵۰ | ۲۵۲ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
|     |     |  | کتاب اللہ              | البیرونی             | الشیمل ناشران و تاجران |
| ۳۰۹ | ۳۱۰ |  | کتب اردو بازار لاہور۔  | (ترجمہ سید اصغر علی) |                        |
|     |     |  | ڈاکٹر گستاو            | مقبول آکیڈمی شاہ     |                        |
|     |     |  | لی بان                 |                      | عالم گیٹ لاہور۔        |
| ۳۰۹ | ۳۱۰ |  | (ترجمہ سید علی مکدانی) |                      |                        |
| ۳۰۹ | ۳۱۱ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
| ۳۰۹ | ۳۱۱ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |
| ۳۰۹ | ۳۱۱ |  | ایشا                   | ایضا                 | ایضا                   |

|     |             |                 |                                |          |
|-----|-------------|-----------------|--------------------------------|----------|
|     |             | عالم گیٹ لاہور۔ | لی یاں                         |          |
| ۲۰۹ |             |                 | (ائزہ سید ملی نکال)            |          |
| ۲۹  | تاریخ پنجاب | سید محمد امین   | تکالیفات ۲۹ شپیل روڈ لاہور۔ ۸۳ |          |
| ۳۰  | ایضاً       | ایضاً           | ایضاً                          | ۸۷       |
| ۳۱  | ڈاکٹر گستاو | تمدن ہند        | متقول آکیدی شاہ                |          |
|     | لی یاں      |                 | عالم گیٹ لاہور۔                |          |
| ۳۲  | ماشی کے     | سطح حسن         | کتبہ دانیال                    | ۳۱۰      |
|     | مزار        |                 | عبد اللہ بارون                 |          |
| ۳۳  | تمدن ہند    | ڈاکٹر گستاو     | روڈ کراچی۔                     | ۱۷۱      |
|     |             |                 | متقول آکیدی شاہ                |          |
|     |             |                 | عالم گیٹ لاہور۔                |          |
| ۳۴  | شہزاد گوجر  | ایو البرکات     | ایجمن مرکزیہ گوجران لاہور۔     | ۳۱۰      |
|     |             |                 | مولوی عبد المالک               |          |
|     |             |                 | خان صاحب                       |          |
|     |             |                 | (بموار تاریخ                   |          |
| ۳۵  | گزینہ انگ   | سی سی گارٹ      | راہستان کرق (۲۰)               | ۳۰۳، ۲۰۳ |
|     | ڈسٹرکٹ      |                 |                                |          |
|     |             |                 | (۱۹۳۰)                         |          |
| ۳۶  | پاکستان میں | سطح حسن         | کتبہ دانیال                    |          |
|     | میں تہذیب   | بکوالہ پروفیسر  | عبد اللہ بارون                 |          |
|     | کارشنہ      | بدھ پرکاش       | روڈ کراچی۔                     |          |
| ۳۷  | تاریخ فرشتہ | محمد قاسم فرشتہ | شیخ نعیام علی                  | ۳۰۲، ۲۰۲ |

|    |                  |              |                                  |                                                        |
|----|------------------|--------------|----------------------------------|--------------------------------------------------------|
| ۱۵ | کتب اللہ         | البروفی      | النیصل ناشران و تاجر ان          |                                                        |
| ۱۶ | تھنہ بند         | ڈاکٹر گستہ   | مقبول اکیڈمی شام                 |                                                        |
| ۱۷ | کتب اللہ         | البروفی      | النیصل ناشران و تاجر ان          | (النیصل ناشران و تاجر ان)                              |
| ۱۸ | تاریخ و تواب     | سید محمد طیف | تکلیفات ۲۹ نیپل ردو لاهور        | (تاریخ و تواب) کتب اردو بازار لاهور ۳۰۶، ۷، ۲۵۰ تا ۲۲۲ |
| ۱۹ | ایضاً            | ایضاً        | ایضاً                            | ایضاً                                                  |
| ۲۰ | ایضاً            | ایضاً        | ایضاً                            | ایضاً                                                  |
| ۲۱ | تاریخ ایران      | محمد حیات    | علمی کتاب خانہ                   | تاریخ ایران                                            |
| ۲۲ | ایضاً            | ایضاً        | ایضاً                            | ایضاً                                                  |
| ۲۳ | تاریخ تمدن       | محمد مجیب    | گلوب پبلشرز                      | تاریخ تمدن                                             |
| ۲۴ | ہند              |              | ۳۲ اردو بازار لاهور              |                                                        |
| ۲۵ | تمذکہ ایجادوں کی | خان روشن     | علی کتاب خانہ                    | تاریخ ایران                                            |
| ۲۶ | اسرت اور ان کی   | خان          | اردو بازار لاهور                 | محمد حیات                                              |
| ۲۷ | (تمذکہ)          |              | روشن خان ایڈٹ کمپنی جو ناما رکیٹ |                                                        |
| ۲۸ | سگ میل           | یحییٰ احمد   | کراچی۔                           | تاریخ پاکستان                                          |
| ۲۹ | (تمذکہ)          |              | ہمیل کیشور لاهور                 |                                                        |
| ۳۰ | تاریخ تمدن       | محمد مجیب    | گلوب پبلشرز                      | تاریخ تمدن                                             |
| ۳۱ | ہند              |              | ۳۲ اردو بازار لاهور              |                                                        |
| ۳۲ | تھنہ بند         | ڈاکٹر گستہ   | مقبول اکیڈمی شام                 | تھنہ بند                                               |

(اے ۱۷)

|    |       |       |       |    |
|----|-------|-------|-------|----|
| ۳۸ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۳۸ |
| ۳۹ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۳۹ |
| ۴۰ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۰ |
| ۴۱ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۱ |
| ۴۲ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۲ |
| ۴۳ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۳ |
| ۴۴ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۴ |
| ۴۵ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۵ |
| ۴۶ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۶ |
| ۴۷ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۷ |
| ۴۸ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۸ |
| ۴۹ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۴۹ |
| ۵۰ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۰ |
| ۵۱ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۱ |
| ۵۲ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۲ |
| ۵۳ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۳ |
| ۵۴ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۴ |
| ۵۵ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۵ |
| ۵۶ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۶ |
| ۵۷ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۷ |
| ۵۸ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۸ |
| ۵۹ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۵۹ |
| ۶۰ | ایضاً | ایضاً | ایضاً | ۶۰ |

|      |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                   |                                                                                         |    |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۲۰۵  | مقبول آئندی شاہ<br>عام کیت لاهور۔                                                                                                                               | ڈاکٹر گستاخ<br>لی بن                                                                                                                              | تمدن احمد<br>(رسید مل بکال)                                                             | ۴۶ |
| ۱۳۹  | ایضاً                                                                                                                                                           | ایضاً                                                                                                                                             | ایضاً                                                                                   | ۳۸ |
| ۱۳۹  | شیخ علام علی<br>ائیڈ سرلاہور۔                                                                                                                                   | محمد قاسم فرشتہ<br>(رسید احمد)<br>بلد اول                                                                                                         | تاریخ فرشتہ<br>(رسید احمد)<br>بلد اول                                                   | ۴۲ |
| ۷۸۷  | سک مل چلی<br>کیشن لاهور۔<br>(وابہ احمد)                                                                                                                         | علام ابو الفضل<br>آئین اکبری<br>(رسید محمدنا)<br>بل سائب طلب                                                                                      | آئین اکبری<br>(رسید محمدنا)<br>بلد اول                                                  | ۴۳ |
| ۱۰۱۷ | چب راجپوتوں کے متعلق معلومات کا مانع حسب ذیل کتب ہیں:-<br>۱۔ تذکرہ روسرائے پنجاب جلد اول، دوم از سر نیل ایج<br>گریفن۔ (رسید دواڑ ملی)۔ سک مل چلی کیشن<br>lahor۔ | تواریخ اقوام پونچہ از محمد الدین فوق۔ دیری ناگ پلشرز<br>میرپور آزاد کشمیر۔                                                                        | تواریخ اقوام کشمیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔<br>دیری ناگ پلشرز میرپور آزاد کشمیر۔ | ۶۷ |
| ۴۰۸  | ڈوگر قوم کے متعلق معلومات کا مانع حسب ذیل کتب ہیں:-<br>۱۔ تواریخ اقوام کشمیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔<br>دیری ناگ پلشرز میرپور آزاد کشمیر۔               | ڈوگر قوم کے متعلق معلومات کا مانع حسب ذیل کتب ہیں:-<br>۱۔ تواریخ اقوام کشمیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔<br>دیری ناگ پلشرز میرپور آزاد کشمیر۔ | ۶۸                                                                                      |    |

- | صفحہ نمبر | حوالہ نمبر | نام کتاب                                                      | مصنف                    | ناشر                                 |
|-----------|------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|
| ۸۵        | ۹۰۱۶ ۸۹۹   | آئین اکبری                                                    | ابوالفضل                | سگ میل ہبھی                          |
| ۸۶        | ۶۲۲        | تحقیقات چشتی                                                  | نور احمد چشتی           | الفیصل ناشران و تاجران               |
| ۸۷        | ۶۲۲        | ایضاً                                                         | ایضاً                   | ایضاً                                |
| ۸۸        | ۹۰۱۶ ۸۹۹   | آئین اکبری                                                    | علامہ ابوالفضل          | سگ میل ہبھی                          |
| ۸۹        | ۶۲۲        | تاریخ فرشتہ                                                   | محمد قاسم فرشتہ (ترجمہ) | شیخ غلام علی                         |
| ۹۰        | ۶۳۰        | ایضاً                                                         | ایضاً                   | ایضاً                                |
| ۹۱        | ۶۳۰        | شبان گوجر                                                     | ابو البرکات             | انجمن مرکزی گوجران لاہور             |
| ۹۲        | ۲۸۲        | مولوی عبد المالک                                              | خان صاحب                |                                      |
| ۹۳        | ۲۸۲        | تاریخ فرشتہ                                                   | ایضاً                   | ایضاً                                |
| ۹۴        | ۶۳۰        | محمد قاسم فرشتہ (ترجمہ)                                       | ایضاً                   | شیخ غلام علی                         |
| ۹۵        | ۱۰۵ تا ۹۳  | ان اقوام کی تاریخ سے متعلق معلومات کا مائدہ حسب ذیل کتب ہیں:- | جلد اول                 | عبدالحی خواجہ ایم اے) اینڈ سنز لہور۔ |
| -         |            | ڈسٹرکٹ گزیئرہ شاہ کوٹ، جھنگ، ملکان، منگری                     |                         | (ساہیوال)۔ سگ ہبھی کیشن لہور۔        |
| -         |            | مرقع مولانا از سید محمد اولاد علی گیلانی۔ جاذب پبلیشورز لہور۔ |                         |                                      |

- ۷۱ تاریخ اقوام پوچھ از محمد الدین فوچ۔ دیری ناگ  
پبلشرز مسیحور آزاد کشمیر۔

- ۷۲ تاریخ جوں د کشمیر۔ سگ میل ہمیشہ اردو بازار  
دور۔

- ۷۳ تاریخ لاہور از کنیا لال ہندی۔ مجلس ترقی ادب لاہور۔

- ۷۴ تاریخ پنجاب از کنیا لال ہندی۔ مجلس ترقی ادب  
لاہور۔

- ۷۵ تاریخ پنجاب از سید محمد لطیف۔ تخلیقات ٹیپل روڈ  
لاہور۔

- ۷۶ تحقیقات چشتی از نور احمد چشتی۔ الفیصل ناشران و  
تاجران کتب اردو بازار لاہور۔

- ۷۷ پنجاب کا شش از دیزل ایبٹ سن۔ شیخ مبارک علی  
اوہاری گیٹ لاہور۔

۸۳ - تاریخ ان اقوام کے متعلق معلومات کا ماغذ حسب ذیل کتب ہیں:-  
۱۔ ڈسٹرکٹ گزینیز گوجرانوالہ، سیالکوٹ، گجرات، جمل،  
منگری (سائبیوال)۔ سگ میل ہمیشہ اردو بازار  
لاہور۔

- ۸۴ تاریخ پنجاب از سید محمد لطیف۔ تخلیقات ٹیپل لاہور۔

- ۸۵ آئین اکبری جلد اول، دوم، سوم از ابو الفضل (ترجمہ  
مہاوی محمد فدا ملی صاحب) سگ میل ہمیشہ لاہور۔

- ۸۶ تاریخ لاہور از کنیا لال ہندی۔ مجلس ترقی ادب  
لاہور۔

- ۸۷ تاریخ پنجاب از کنیا لال ہندی۔ مجلس ترقی ادب  
لاہور۔

- ۸۸ تاریخ اقوام پوچھ از محمد الدین فوچ۔ دیری ناگ

- تذکرہ روسلائے پنجاب جلد اول، دوم از پہلی ایج گری芬 (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- آئین اکبری جلد سوم از علامہ ابو الفضل (ترجمہ مولوی محمد ندا علی صاحب طالب)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- شہان گوجر از ابو البرکات مولوی عبدالمالک خان صاحب۔ انجمن مرکزیہ گوجران لاہور۔
- تواریخ اقوام پونچھ از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- تواریخ اقوام کشمیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- تواریخ اقوام پونچھ از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- پنجاب کاشش از سر دینزل ایبٹ سن۔ شیخ مبارک علی اور نائل پبلشرز، اندرون لوہاری گیٹ لاہور۔
- تواریخ اقوام کشمیر از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- تحقیقات چشتی از مولوی نور احمد چشتی۔ الفیصل ناشران و تاجر ان کتب اردو بازار لاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ (ترجمہ شیخ غلام علی جلد اول عبد الخنی خواجہ ایم اے) اینڈ سنرلاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ شیخ غلام علی اینڈ سنرلاہور۔
- رانحر قوم کے متعلق معلومات کامافذ حسب ذیل کتب ہیں:-
- ۱۰۶ ڈسٹرکٹ گزیئیئر راولپنڈی، جملہ، گجرات، گوجرانوالہ، سیالکوٹ، لاہور، جموں و کشمیر۔ سنگ میل چیل کیشنر لاہور۔
- تذکرہ روسلائے پنجاب از پہلی ایج گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- تواریخ اقوام کشمیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- پنجاب کاشش از سر دینزل ایبٹ سن۔ شیخ مبارک علی اور نائل پبلشرز، اندرون لوہاری گیٹ لاہور۔
- تذکرہ روسلائے پنجاب جلد اول، دوم از پہلی ایج گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- آئین اکبری جلد سوم از علامہ ابو الفضل (ترجمہ مولوی محمد ندا علی صاحب طالب)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- تواریخ اقوام پونچھ از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- شہان گوجر از ابو البرکات مولوی عبدالمالک خان صاحب۔ انجمن مرکزیہ گوجران لاہور۔
- پنجاب کاشش از سر دینزل ایبٹ سن۔ شیخ مبارک علی اور نائل پبلشرز، اندرون لوہاری گیٹ لاہور۔
- تواریخ اقوام کشمیر از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- تحقیقات چشتی از مولوی نور احمد چشتی۔ الفیصل ناشران و تاجر ان کتب اردو بازار لاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ (ترجمہ شیخ غلام علی جلد اول عبد الخنی خواجہ ایم اے) اینڈ سنرلاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ شیخ غلام علی اینڈ سنرلاہور۔
- رانحر قوم کے متعلق معلومات کامافذ حسب ذیل کتب ہیں:-
- ۱۰۷ ڈسٹرکٹ گزیئیئر راولپنڈی، جملہ، گجرات، گوجرانوالہ، سیالکوٹ، لاہور، جموں و کشمیر۔ سنگ میل چیل کیشنر لاہور۔
- تذکرہ روسلائے پنجاب جلد اول، دوم از پہلی ایج گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- آئین اکبری جلد سوم از علامہ ابو الفضل (ترجمہ مولوی محمد ندا علی صاحب طالب)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- شہان گوجر از ابو البرکات مولوی عبدالمالک خان صاحب۔ انجمن مرکزیہ گوجران لاہور۔
- پنجاب کاشش از سر دینزل ایبٹ سن۔ شیخ مبارک علی اور نائل پبلشرز، اندرون لوہاری گیٹ لاہور۔
- تواریخ اقوام کشمیر از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- تحقیقات چشتی از مولوی نور احمد چشتی۔ الفیصل ناشران و تاجر ان کتب اردو بازار لاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ (ترجمہ شیخ غلام علی جلد اول عبد الخنی خواجہ ایم اے) اینڈ سنرلاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ شیخ غلام علی اینڈ سنرلاہور۔
- رانحر قوم کے متعلق معلومات کامافذ حسب ذیل کتب ہیں:-
- ۱۰۸ ڈسٹرکٹ گزیئیئر راولپنڈی، جملہ، گجرات، گوجرانوالہ، سیالکوٹ، لاہور، جموں و کشمیر۔ سنگ میل چیل کیشنر لاہور۔
- تذکرہ روسلائے پنجاب از پہلی ایج گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- آئین اکبری جلد سوم از علامہ ابو الفضل (ترجمہ مولوی محمد ندا علی صاحب طالب)۔ سنگ میل چیل کیشنر اردو بازار لاہور۔
- شہان گوجر از ابو البرکات مولوی عبدالمالک خان صاحب۔ انجمن مرکزیہ گوجران لاہور۔
- پنجاب کاشش از سر دینزل ایبٹ سن۔ شیخ مبارک علی اور نائل پبلشرز، اندرون لوہاری گیٹ لاہور۔
- تواریخ اقوام کشمیر از محمد الدین فوق۔ ویری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشمیر۔
- تحقیقات چشتی از مولوی نور احمد چشتی۔ الفیصل ناشران و تاجر ان کتب اردو بازار لاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ (ترجمہ شیخ غلام علی جلد اول عبد الخنی خواجہ ایم اے) اینڈ سنرلاہور۔
- تاریخ فرشتہ محمد قاسم فرشتہ شیخ غلام علی اینڈ سنرلاہور۔
- رانحر قوم کے متعلق معلومات کامافذ حسب ذیل کتب ہیں:-
- ۱۰۹ ۱۳۲ تا ۱۴۹ ان اقوام سے متعلق معلومات کامافذ حسب ذیل کتب ہیں:-

- ڈسٹرکٹ گزیئیئر ز ایک، راولپنڈی، ہزارہ، جملہ  
جمول و کشیر۔ سنگ ہبھل کیشیر اردو بazar لاہور۔
- تاریخ اقوام کشیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔  
دیری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشیر۔
- تاریخ اقوام پوچھہ از محمد الدین فوق۔ دیری ناگ پبلشرز  
میرپور آزاد کشیر۔
- تذکرہ رو سائے پنجاب جلد اول، دوم از سر پہل ایج  
گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل ہبھل کیشیر اردو  
بازار لاہور۔
- پنجاب کاشش از سر دیسز ل ایمٹ سن۔ شیخ مبارک  
علی لوہاری گیٹ لاہور۔
- مرقع مولتان از سید محمد اولاد علی گیلانی۔ جاذب پبلشرز  
لاہور۔
- ۱۲۳ تا ۱۲۵ ان اقوام کی تاریخ سے متعلق معلومات کامانڈہ حسب ذیل کتب ہیں:-  
ڈسٹرکٹ گزیئیئر ز ایک، راولپنڈی، ہزارہ، جملہ  
جمول و کشیر۔ سنگ ہبھل کیشیر اردو بazar لاہور۔
- تاریخ اقوام کشیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔  
دیری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشیر۔
- تاریخ اقوام پوچھہ از محمد الدین فوق۔ دیری ناگ پبلشرز  
میرپور آزاد کشیر۔
- تذکرہ رو سائے پنجاب جلد اول، دوم از سر پہل ایج  
گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل ہبھل کیشیر  
اردو بazar لاہور۔
- آئین اکبری جلد سوم از علامہ ابو الفضل (ترجمہ مولی  
محمد ذا علی صاحب خاں)۔ سنگ میل ہبھل کیشیر اردو بazar  
لاہور۔
- تاریخ اقوام پوچھہ از محمد الدین فوق۔ دیری ناگ

- پبلشرز میرپور آزاد کشیر۔  
شہزاد کو جر از ابو البرکات مولوی عبد المالک خان  
صاحب۔ ایجن مرکزیہ گوجران لاہور۔
- پنجاب کاشش از سر دیسز ل ایمٹ سن۔ شیخ مبارک  
علی اور نیشنل پبلشرز اندرون لوہاری گیٹ لاہور۔
- تاریخ اقوام کشیر از محمد الدین فوق۔ دیری ناگ  
پبلشرز میرپور آزاد کشیر۔
- تحقیقات چشتی از مولوی نور احمد چشتی۔ الفصل  
ناشران و تاجران کتب اردو بazar لاہور۔
- ۱۲۷ تا ۱۲۹ ان اقوام سے متعلق معلومات کامانڈہ حسب ذیل کتب ہیں:-  
ڈسٹرکٹ گزیئیئر ز ایک، راولپنڈی، ہزارہ، جملہ  
جمول و کشیر۔ سنگ ہبھل کیشیر اردو بazar لاہور۔
- تاریخ اقوام کشیر جلد اول، دوم از محمد الدین فوق۔  
دیری ناگ پبلشرز میرپور آزاد کشیر۔
- تاریخ اقوام پوچھہ از محمد الدین فوق۔ دیری ناگ پبلشرز  
میرپور آزاد کشیر۔
- تذکرہ رو سائے پنجاب جلد اول، دوم از سر پہل ایج  
گریفن (ترجمہ سید نوازش علی)۔ سنگ میل ہبھل کیشیر  
بازار لاہور۔
- پنجاب کاشش از سر دیسز ل ایمٹ سن۔ شیخ مبارک  
علی لوہاری گیٹ لاہور۔
- مرقع مولتان از سید محمد اولاد علی گیلانی۔ جاذب پبلشرز  
لاہور۔

## غلام اکبر ملک کی دیگر کتابیں

- پنجاب کے جاؤں کی تاریخ سر ۱۰۰
- بھٹی اور پٹ (دہلی سالہوں کی اولادیں) سر ۱۰۰
- راجپوت (تاریخ کے آئینے میں) سر ۱۵۰
- گکھڑ اور کھوکھر سر ۱۲۰
- پنجاب کے محل قبائل (تاریخ کے آئینے میں) سر ۱۳۰
- اعوانوں کی تاریخ سر ۱۲۵
- سمجھر قوم کی تاریخ سر ۱۰۰
- پاکستان کی سیاہ فام اقوام سر ۱۰۰
- نیازی قبیلے کی داستان سر ۱۰۰  
(ارضیک شہزاد ایران تا کرنگ میران خان)
- بلوج قبائل (زیر طبع) از غلام اکبر ملک  
(تاریخ کے آئینے میں)
- افغان اور کشیری (زیر طبع) از غلام اکبر ملک  
(قوم اسرائیل کے باتیات)
- ارائیں قبیلے کی تاریخ (زیر طبع) از غلام اکبر ملک
- قریشی اور سید (زیر طبع) از غلام اکبر ملک  
(پاکستان میں آباد عرب خاندان)

## ا۔ میخائل نسطورخ سر ۱۰۰

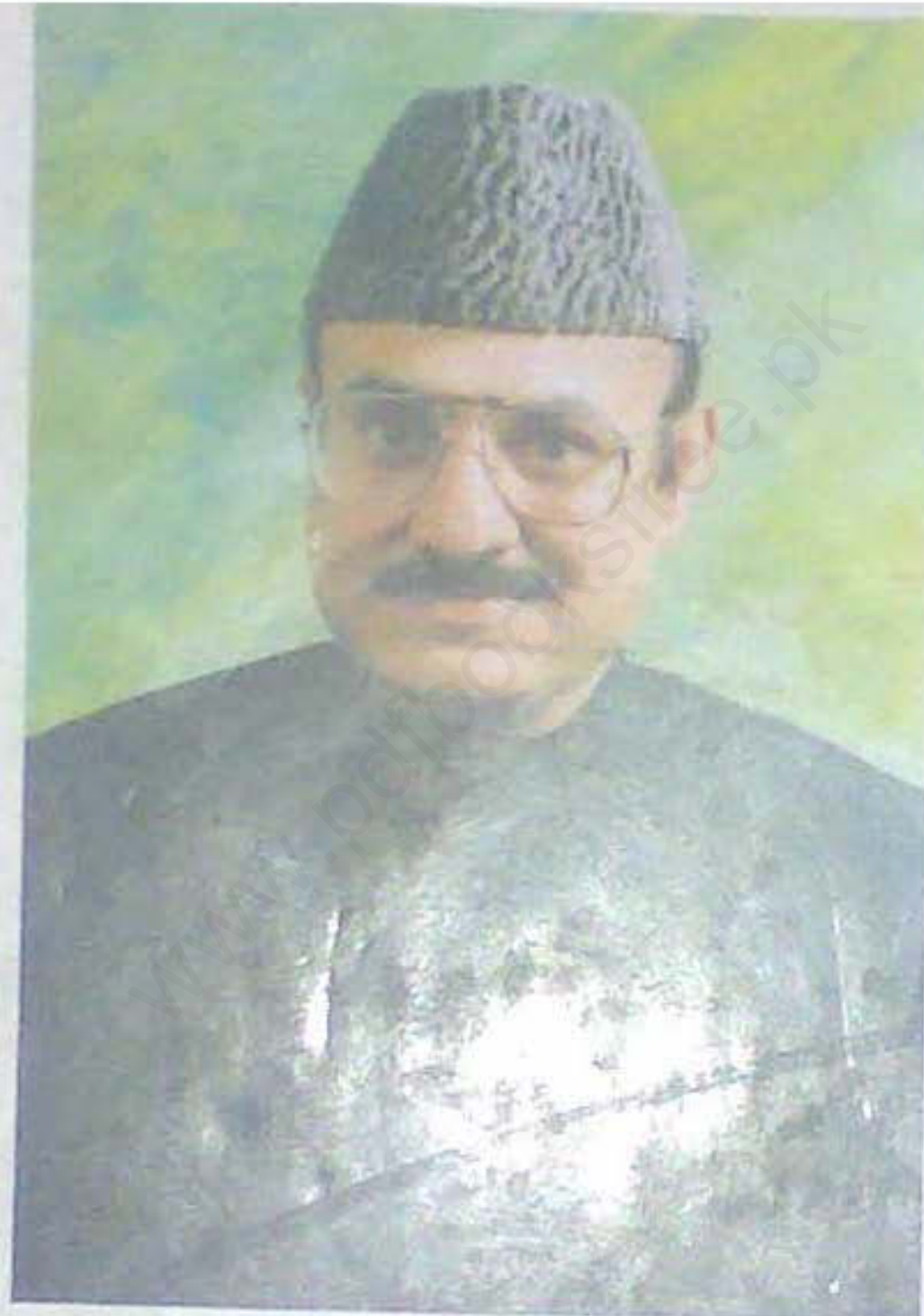
- پاکستان کے لوگ (زیر طبع) از یوسفی۔ گندوں سی  
(تلی تاریخ) اردو ترجمہ نور محمد خان رازی

بک شال سے حاصل کریں یا ہم سے طلب فرمائیں۔

العناب چلی کیشہر جیل مئرا ۲۳۱ سرگلر روڈ نرپوچ ک اردو یا زار لاہور۔



PAKISTAN VIRTUAL LIBRARY  
[www.pdfbooksfree.pk](http://www.pdfbooksfree.pk)



مفت : غلام اکبر ملک